
نشرية الأيام - الدورة 36 - العدد الرابع - الثلاثاء  16  ديسمبر  2025

»صوت هند رجب« للتونسية كوثر بن هنية
صفعة قوية في وجه الهمجية الصهيونية 

وداعميها



رئيس التحرير: ناجية السميري

المحررون بالقسم العربي:

كمال الشيحاوي
كمال الهلالي 

حسام علي العشي

المحررون بالقسم الفرنسي:
نايلة الغربي

 فايزة المسعودي
حنان شعبان 

هيثم حوال
الإخراج الفني: مروان بن صالح

فريق نشرية

كيف تمنع السينما تكرار الشرّ  حين يتخفّى في سردية الضحية؟
فلسطين في قلب أيام قرطاج السينمائية الافتتاحيـــــة:

بقلم كمال الشيحاوي
على  قادر  الفنّ  لأنّ  لا  العدالة.  سؤال  قلبها  في  تحمل  ظلتّ  السينما،  وُلدت  أن  منذ 

تغيير موازين القوى، بل لأنهّ قادر على الإضاءة: على كشف ما يخُفى، وعلى تسمية ما 

يسُتبعد وإعادة الإنسان إلى مركز الحكاية. واليوم، في ظلّ ما يشهده العالم من تهافت 

للروايات ومن احتدام للخطابات، يجد السينمائيون العرب والفلسطينيون والتقدّميون 

يعتبره  ما  تستلهم  أن  للسينما  أمام مسؤولية مضاعفة: كيف يمكن  أنفسهم  العالم  في 

أن  دون   ، الفلسطينيين  المدنيين  طالت  التي  الواسعة  الانتهاكات  من  فصولًا  كثيرون 

تتحوّل إلى مجردّ مرآة غضب أو صدى آنّي لصدمة جماعية؟

ليس المطلوب مواجهة الأفلام التي وثقّت فظائع النازية بحق اليهود، ولا الدخول في 

إليها،  النظر  الذاكرة الأوروبية. فتلك الأفلام، مهما اختلفت زوايا  منافسة أخلاقية مع 

أدّت دورًا تاريخيًا في فضح منظومة عنف هائلة، وأسّست لمفهوم عالميّ لحقوق الإنسان 

اليوم هو في شيء آخر تمامًا: الإضاءة  الحقيقي  التحدّي  الجريمة.  ولأهمية عدم تكرار 

على الخطر الكامن حين يتحوّل الضحية -في أي زمان ومكان - إلى من يمارس الانتهاك 

ذاته. إنهّ درس إنساني قبل أن يكون سياسياً؛ درس يثبت أنّ الألم، إذا لم يسُتخلص كقيمة 

أخلاقية، قد يتحوّل إلى ذاكرة مغلقة تعُيد إنتاج ما هربت منه.

على السينمائيين الملتزمين، إذن أن يذهبوا أبعد من الآنّي وأن يتجاوزوا خطاب التنديد 

المباشر. المطلوب سينما تفُكّك بنية العنف لا مجردّ صوره، سينما تعُيد طرح السؤال 

ذات طبيعة  كثيرون  يعتبرها  إلى ممارسات  الاضطهاد  ينزلق مجتمعٌ خبر  كيف  المؤلم: 

قمعية؟ وكيف يمكن للإنسان  -أيّ إنسان - أن يفقد بوصلته الأخلاقية حين يقُنع نفسه 

بأنّ الخوف يبُّرر كل شيء؟

في هذا السياق، يصبح دور السينما الفلسطينية والعربية والتقدّمية عالميًا لا محليًّا. فهذه 

الأفلام ليست مطالبة بتسجيل الوقائع فقط، بل بإعادة بناء المعنى من داخل المأساة. 

ليست مهمّتها مضاهـاة أرشيفات الذاكرة الأوروبية، بل مساءلة الأسس الأخلاقية التي 

مسؤولية  إنهّا  آخر.  عنفٍ  عن  الطرف  وغضّ  ما  عنفٍ  إدانة  قادرًا على  العالم  جعلت 

ثقيلة، لكنها ضرورية في زمن يكاد يخُتزل فيه الصراع الإنساني إلى تبادل صور وبيانات.

إنّ السينما التي نسعى إليها، تلك التي تنتصر للقيم دون أن تفقد جمالياتها، هي سينما 

يتخفّى في سردية  الشّر حين  تكرار  إلحاحًا: كيف نمنع  الأكثر  السؤال  تجرؤ على طرح 

الضحية؟

هذا السؤال، بحدّته وعمقه، لا يمكن أن يطُرح إلا في فضاء فنيّ يملك من الحرّية ما 

كّنه من مساءلة الجميع. وهنا تحديدًا  يسمح له بتقليب الزوايا، ومن الشجاعة ما ُمي

يصبح دور السينمائيين العرب والفلسطينيين والتقدّميين أكبر من حدود الجغرافيا، دورٌ 

في تصحيح الحسّ الأخلاقي العالمي وفي التذكير بأنّ العدالة لا تتجزأّ، وأنّ الألم لا يبّرر 

الألم.

إنّ أيام قرطاج السينمائية، وهي تفتح نوافذها مرةّ أخرى على سينماءات العالم، تواصل 

تظلّ  المعايير،  التباس  زمن  ففي  العميقة.  الأسئلة  من  النوع  هذا  احتضان  في  دورها 

تمنع  وأن  وجهًا بشرياً…  الحقيقة  تمنح  أن  يخطئ:  لا  واحد  فعل  قادرة على  السينما 

الذاكرة من أن تصبح أداة للعمى.

تقديم كتاب كمال بن وناس
 »Champ contre champ«

انطلاقاً من مقاربة تجمع بين القراءة التاريخية والتحليل الجمالي، يتناول هذا الكتاب في جزئه الأول 
التونسية )1960/2000( ثم ينتقل إلى دراسة العلاقات بين الأدب  تفكيكًا لأربعة عقود من السينما 
والسينما في الفيلموغرافيا التونسية، مع فحص الآليات المعياريةّ أو التجديدية في تكييف النص الأدبي 
إلى الشاشة. وفي الجزء الأخير يسعى المؤلف إلى تحديد المجال الحقيقي للنقد السينمائي في مواجهة 
»النقد الصحفي« من جهة، وظهور ردود الفعل النقدية المتعددة على شبكة الإنترنت من جهة أخرى.

بأسلوب مكثفّ وأنيق، يعمل الكتاب على إثبات أن »التونسيّة« التي تتخللّ السينما الوطنية ليست 
شكلي  عالم  وبناء  أسلوب  عن  بحث  شيء  كل  قبل  هي  بل  القيم،  أو  الرسائل  من  مجموعة  مجرد 
المحلية. وكما يوحي عنوانه الثقافة  المستمدة من  الرمزية  النماذج   يستند من بين عناصر أخرى إلى 

»Champ contre champ« يتناول الكتاب القضايا التي يطرحها وفق صياغة حوارية، حيث تنُاقش 
الفرضيات التي يقدّمها الناقد وتجُادل وتبُّرر عبر صوت هادئ لكنه يقظ.

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الرابع - الثلاثاء  16  ديسمبر  22025



بقلم: كمال الشيحاوي
»صوت هند رجب« الفيلم الذي يمثلّ تونس في المسابقة الرسّمية للأفلام الروائية 
الطويلة إلى جانب فيلمين آخرين هما »سماء بلا أرض« لأريج السحيري و«وين ياخذنا 
لجمهور  قوية  رسالة  العبارة، هو  إذا جازت  فيلم  أكثر من  القلاتي هو  الرّيح« لآمال 
السينما في العالم لإدراك مرارة العجز الدّولي لحكومات ومنظمّات وهيئات لم تعرف 
كيف تضع حدّا لهذا القتل اليومي الممنهج ولهذه الإبادة التي تجري أمام أعين العالم 

في قطاع غزة على يد عصابات صهيونية فاشية ابتذلت القتل والتجويع 
والإذلال وحوّلته إلى سلوك يومي.

في جمالية التوليف بين الوثائقي والروائي
يعُيد الفيلم حكاية أحداث جرت في جانفي من سنة 2024 حين تلقّى 
أحد العاملين بمركز اتصال يشرف على تنسيق عمليات الإسعاف الطبي 
تفاصيل عزلتها  الست سنوات تحكي  يتجاوز سنّها  مهاتفة من طفلة لم 
داخل سيارة تم استهداف كلّ من فيها وهم من عائلتها و أقربائها من 
قبل الجيش الاسرائيلي، ولم تخرج »سردية« الفيلم في معظم مشاهده عن 
الفلسطيني  التابع لفرع الهلال الأحمر  قاعة ومكاتب  مركز الاتصالات 
وعن أجواء الضغط العالي الذي كاد يعصف بأجساد وأرواح العاملين بهذا 
وتأخّر  المساعدة  عن  العجز  مرارة   الجمهور  مع  تقاسموا  الذين  المركز 
وصول سيارة الإسعاف بسبب الخوف من استهدافها إن لم يتمّ التنسيق 

مع الجيش الاسرائيلي لتيسير تنقّلها على عين المكان.
استندت أحداث الفيلم على تسجيلات صوتية حقيقية من مكالمات الطوارئ التي 
الذي  الفيلم  ينقل  إنقاذها. و  الفلسطيني عند محاولتهم  الهلال الأحمر  تلقتها فرق 
امتد على ساعة ونصف تقريبا لحظات التوتر والغضب والحزن والألم  داخل مكتب 
في  الإسعاف  تنسيق  وعمليات  الاتصالات  استقبال  أثناء  الفلسطيني  الأحمر  الهلال 

الظروف العصيبة وكيف كادت تجرّ العاملين للعنف وتبادل الاتهامات.
كان معظم الجمهور الذي شاهد الفيلم )وهذا ما يفترض( على علم بالواقعة التي 
تمّ تداولها على نطاق واسع في وسائل الاعلام وعلى منصّات التواصل الاجتماعي التي 
نقلت صوت »هند رجب«  وهي تتعرضّ للقتل المتعمّد وكيف تم استهداف سيارة 
الاسعاف التي غامرت بنجدتها من قبل وحدات الجيش الصهيوني وقتل كلّ من فيها 
ومع ذلك نجح الفيلم في شدّ الجمهور بما توفرّ من أداء قوي ومبهر للممثلين ومن 
بما  التصوير  زوايا  في  ونوّعت  الشخصيات  ملامح  ركّزت على  متنوّعة  تصوير  تقنيات 
أحدث حركية خاصّة داخل المكان الثابت والمحدود جعلت المشاهد/ المتضامن يتقاسم 

مشاعر الضغط والصبر والعجز والألم التي عاشها أعوان الاتصال والإسعاف.
أصداء الفيلم ورسالته

راي،  أوديسا  شيخروحة،  نديم  الإنتاج  في  وشارك  تونس  في  الفيلم  تصوير  جرى 
من  منفذين  منتجين  عدة  الفيلم  رسالة  إيصال  في  ساهم  وقد  ويلسون.  وجيمس 
هوليوود مثل براد بيت، واخن فينيكس، وروني مارا، مما عزز انتشاره ووزنه السينمائي.

وللتذكير فقد عُرض الفيلم لأول مرة في المسابقة الرسمية لمهرجان البندقية السينمائي 
الدولي في دورته 82 يوم 3 سبتمبر 2025، حيث حصد جائزة الأسد الفضي )جائزة لجنة 

التحكيم الكبرى(. كما عُرض لاحقًا في مهرجان تورونتو السينمائي الدولي ضمن قسم 
العروض الخاصة في سبتمبر 2025. وشهد عرض الفيلم تفاعلًا واسعًا واعتبر عملًا جريئاً 
يوثق الجريمة الإسرائيلية في غزة في توقيت حساس وأزمة إنسانية مستمرة وهو مرشّح 

من تونس لجائزة أوسكار أفضل فيلم أجنبي. 
لهند  الحقيقية  التسجيلات  باستخدامه  الفيلم  تميّز  فقد  النقاد  معظم  تقدير  وفي 
رجب داخل الأحداث، مع دمج محدود للقطات وثائقية قرب النهاية، متجنباً المشاهد 

التمثيلية لوقائع القتل التي قد تحُوّل الفيلم إلى استدرار عاطفي. واختارت كوثر بن 
متقنة  الضيقين، مع محاكاة  والزمان  المكان  داخل حدود  واقعياً  دراميًا  أسلوباً  هنية 
للضغوط النفسية والشخصية لطواقم الهلال الأحمر. وعموما يعُد الفيلم رسالة مباشرة 
ظل  في  والعدالة  البطولة  حول  نقاشًا  يثير  وهو  الفلسطينية،  القضية  مع  للتعاطف 

الصراعات المستمرة ونعتقد أنهّ شكّل صفعة قوية لجيش الاحتلال وداعميه. 
على سبيل الخاتمة

لقد أثبتت كوثر بن هنية مرةّ أخرى أنهّا مخرجة ذكية جدّا تعرف كيف تقع على 
الحدث الأكثر كثافة درامية وتعرف كيف تمزج الوثائقي بالروائي وتعرف خاصّة كيف 
اليوم.  المتطوّرة  السينمائية  اللغّة  بمقاييس  السينمائي  المشهد  وتركبّ  الانفعال  تصنع 
و«زينب  عفريت«  كف  »على  إلى  الأوّل  نجاحها  صنع  الذي  »الشلاطّ«  من  وأفلامها 
كبيرة  نجاحات  قصّة  تحكي  ظهره«  باع  الذي  و«الرجل  ألفة«  و«بنات  الثلج«  تكره 
الرؤية  العالم وخرجت عن ضيق  يقدّم في  التونسية إلى مستوى ما  بالسينما  انتقلت 
الإيديولوجية والمحليّة لعدد من روّاد سينما المؤلفّ التونسية إلى أفق السينما الكونية 

ورهاناتها بروح ملتزمة وقوية وجريئة بدون إسفاف ولا ابتذال.

في المسابقة الرّسمية للأفلام الروائية الطويلة:

حظي فيلم »صوت هند رجب« للمخرجة التونسية كوثر بن هنية باهتمام خاصّ من الجمهور التونسي وهو ما لاحظته 
عند مشاهدته خلال عرضه قبل موعد أيام قرطاج السينمائية حيث امتلأت القاعة بجمهور نوعي صفّق طويلا لتحية 
المخرجة وكلّ الفريق الذي كان وراء هذا الانجاز السينمائي العالمي الذي توّج بجوائز عديدة من أبرزها مؤخّرا جائزة الأسد 

الفضّي في مهرجان البندقية السينمائي أين وقف الجمهور لتحية الفريق لمدّة أربع وعشرين دقيقة.

»صوت هند رجب« للتونسية كوثر بن هنية

صفعة قوية في وجه الهمجية الصهيونية وداعميها

3 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الرابع - الثلاثاء  16  ديسمبر  2025



مع  يتعامل  لم  العلا  أبو  أمجد  السوداني  المخرج  إمضاء  يحمل  الذي  الشريط  هذا 

الخرافة بوصفها مادة للفضح أو ساحة للمواجهة الصاخبة، بل عاملها كقدرٍ ثقيل يتسللّ 

بهدوء إلى تفاصيل الحياة اليومية ويعيد تشكيل مصائر الأفراد دون حاجة إلى خطاب 

اتهامي مباشر. هنا تكمن إحدى أهمّ فضائل الفيلم، قدرته على إثارة سؤال سطوة الفكر 

الخرافي بعمقٍ جمالي يراهن على الإيحاء والتأمّل لا على الاستفزاز والتصادم.

ينطلق الفيلم من نبوءة بسيطة في ظاهرها، قاسية في مآلاتها: طفل يحُكم عليه 

 ، بالموت عند بلوغه العشرين. لكن هذه النبوءة لا تقُرأ بوصفها حدثاً عجائبياً معزولًا

بل باعتبارها بنية فكرية واجتماعية، تفرض إيقاعها على الأسرة والقرية، وتعيد صياغة 

النبوءة  كانت  إن  يهمّ  لا  ذاتها.  المستقبل  وبفكرة  بالحلم،  بالزمن،  الإنسان  علاقة 

الخرافة إلى سلطة  تتحوّل  الذي تخلفّه، وكيف  الأثر  يهمّ هو  ما  زائفة،  أو  صحيحة 

صامتة، أكثر قسوة من أي قمع معلن.

عندما يتعالى التصوير عن الشفقة والإدانة
جماليًا، ينجح الفيلم في تقديم السودان بعيدًا عن الصور النمطية الفجّة. لا فقر 

عيشٍ  نمط  بوصفه  إنساني،  بلطفٍ  يصُوَّر  هنا  الفقر  متعمّدًا.  بؤسًا  ولا  استعراضيًا 

مشحون بالبساطة والسكينة، حيث تتجاور القسوة والحنان، الخسارة والقدرة على 

الفرح. الكاميرا تنصت أكثر مما تفرض، تراقب الوجوه، تفاصيل البيوت، امتداد النهر، 

وهدوء القرى، فتمنح المكان زمنه الخاص، وتحرّره من نظرة الشفقة أو الإدانة.

وفي هذا السياق، يبدو الشعب السوداني في الفيلم شعبًا متنوّعًا، متسامحًا، غنياً 

اختيارات  عبر  تبُنى  بل  جاهزة،  فكرية  مواقف  في  تخُتزل  لا  شخصياته  بتناقضاته. 

صغيرة، صمت طويل، ونظرات تحمل ما تعجز الكلمات عن قوله. حتى رجال الدين 

متوارثة،  منظومة  كأبناء  بل  شريرة،  ككائنات  مون  يقُدَّ لا  الخرافي  الموروث  وحملة 

يمارسون سلطتهم باسم الطمأنينة والخلاص.

لبلدٍ  يحدث  ماذا  كبير:  سؤال  ينبض  والسردي،  البصري  الهدوء  هذا  خلف  لكن 

يتخلفّ عن ماضيه المشرق، بينما تظلّ أحلام شبابه معلقّة بين الثورة والتقدّم؟

 »ستموت في العشرين« لا يرفع شعارًا سياسيًا مباشًرا، لكنه يلتقط تلك اللحظة 

، والمستقبل مشروطاً بالخوف. بطل الفيلم لا  لًا الرمزية التي يصبح فيها الحلم مؤجَّ

نع فقط من الحياة، بل من التفكير فيها، من تخيّلها، من الرغبة في تغييرها. ُمي

السودان وحده، بل عن مجتمعات كثيرة ما  الفيلم عن  المعنى، لا يتحدّث  بهذا 

الواقع نفسه. فيلمٌ يكتب مأساته  السؤال وأقسى من  الخرافة فيها أقوى من  زالت 

إلى  تحتاج  لا  للإنسان،  تنحاز  حين  السينما،  أنّ  ويؤكّد  بالجمال،  ويقاومها  بهدوء، 

الصراخ كي تكون عميقة.

»ستموت في العشرين« للمخرج السوداني أمجد أبو العلا

يكتب مأساته بهدوء، ويقاومها بالجمال
بقلم: كمال الشيحاوي

من الأفلام اللذّيذة والممتعة التي أعادت أيام قرطاج برمجتها ليتمكّن من مشاهدتها من 
تعذّر عليه ذلك فيلم »ستموت في العشرين« الذي لقي صدى كبيرا ونال جوائز هامة عربيا 

ودوليا.  

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الرابع - الثلاثاء  16  ديسمبر  42025



المجاورة.  القرى  إلى  مزرعتهما  من  حمارهما  فلَتََ  ثرياّن  شابان  مزارعان   
محْضُ حمارٍ من بين سبعين مّام يملكون. يتجوّل الشابان ببدلة وربطة عنق بين 
أبيضا عمره  نراه: هل رأيت حمارا  الدروب يسألان عنه مزارعا لا  الدوائر وفي 
سنة ونصف، يردّ: لا، فيقولان له إذن ما مبّرر وجودك في الحياة إذا لم تره؟ كذلك 
الحال مع راكب في شاحنة لا نراه أيضا. كأنّ الآخرين في عُرف هذين السيّدين 
التقياهما في  الذين  والمسافر  المزارع  إلى  فالإضافة  غير موجودين وغير مرئيين، 

رحلة البحث، لا نرى أيضا المنادي الذي كلفّاه بالبحث عن الحمار.
نرى الحمار، الذّي يساوي حضوره في الفيلم حضورهما، وهو فالت هارب يتمرّغ 
السيّدان علي  الدائرة 16، ولكنّ  الدروب. أحدهم لمحه في  التراب أو يمشي في  في 
وماهر لا يجدانه. وهما في عشّة مهجورة يسمعان صوت البطّ، فيساءلان هل أنّ 
البط الموجود في القرية قد خرج من مزارعهما أيضا؟ كأنّ كلّ ما يمشي في القرية 
مِلكٌْ لهما أو يفترض أنهّ كذلك لمجردّ أنهّما سيّدان ثرياّن مرئيين تماما وموجودين 
تماما، في عيونهما وفي عيون سلطة هما جزء منها، في حين أنّ الآخرين غير مرئيين 
وغائبين. يحضرون كأصوات فقط ومذنبين محتملين عن خروج الحمار عن القاعدة.
مجردّ حمار يحمل الأثقال ولا أحد يعبأ بوجوده المسُالم، قد يغري خروجه 
وانفلاته باقي الحمير بتجربة العصيان ومغادرة المزرعة، التيّ تؤمّن له علفه مع 
باقي الحمير فيما يشبه سجنا مؤبدّا إلى القرية بين ناسها البسطاء، حيث بإمكانه 
أن يكون حراّ. وفي بحثهما عن هذا الحيوان الفالت، فكّرا السيّدان علي وماهر 

حتىّ في إطلاق باقي الحمير في القرية كي يجتذبا الحمار الفالت ومن ثمةّ يعيدان 
الجميع إلى القاعدة، إلى الصراط.

د ومنذرٌ بضياع كلّ القطيع  شيء حقير ضاع ولكنّه من منظورهما حدث مُهدِّ
وخروجه عن الطوق.

أين الحمار إذن؟  غير موجود. لن يعثرا عليه، وسيظلّ فالتا إلى أن يتمّ ترويضه 
وامتلاكه من آخرين ويتحوّل إلى مجاز واستعارة رهيفين عن السلطة ومعضلتها: 

الامتثال أو نقضيه، الحرّية المشتهاة.
نهْر دون  السائلة مثل  الوديعة  الحياة  إذن هو محْضُ حمار، رمز من رموز 
هموم كبرى، يرُبك انفلاته السّلطة، ويربكنا نحن المتفرجّون على هذه الملهاة 

الصغيرة: هل وجد حرّيته أم علق في عبوديةّ جديدة؟
من الواضح جدّا أنّ الحمار، وكما شاء له المؤلفّ والمخرج أبانوب يوسف هو 
حامل الفيلم كلهّ، حامل القصّة والدلالة. وسندهش حين نراه في مشهد النهاية 
وهو يخبّ في مشيه ليلا بين دروب القرية يجرّ عربة وُضعت فيها كاميرا تتبعه 

حيث يذهب. 
ولعبة  والقرى  المزارع  بين  التيه  كلّ هذا  دلالة  وما  أين سيذهب  إلى  ولكن 
أن  البسيطة،  المعضلات  عاجزين عن حلّ  متى سنظل  وإلى  اللامّرئية،  السلطة 
يجمعنا  الذّي  الضائع  الشيء  نجد  أن  قيْد...؟  دون  يشاءُ  الحمار حيث  يتحركّ 

ونكون كلنّا، سلطةً ومجتمعًا، مرئيين في مرايا بعضنا البعض.

اختار المخرج المصري أبانوب يوسف لفيلمه الروائي القصير » الخروج من قاعدة علي وماهر« اللونين الأبيض 

والأسود مّام أضفى جمالية مخصوصة للصورة، كما اختار موضوعا قد يبدو بسيطا: حمار ضائع في قرية نائية 

ولكنّ طريقته في الكتابة السينمائية تفاجئك بحبكتها الذكيّة الرهيفة، وبما تخُفيه من ظلال وإيحاءات.

بقلم كمال الهلالي

في المسابقة الرسمية للأفلام الروائية القصيرة 

أين الحمار؟ لا أحد يعرف...
»الخروج من قاعدة علي وماهر« للمصري أبانوب يوسف

5 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الرابع - الثلاثاء  16  ديسمبر  2025



يبني »كولونيا« سرده على مفارقة زمنية حادة، الفيلم 
إلى  باك طويل  بنا عبر فلاش  يعود  ثم  الأب،  يبدأ بموت 
يمنح  لا  الاختيار  هذا  الموت.  هذا  سبقت  التي  الليلة 
السرد توترّه فقط، بل يحوّل المشاهدة إلى عملية تنقيب 
في الذاكرة حيث نعرف النهاية مسبقًا، لكنّنا نبحث عن 
الغارق  والابن  طويلة،  غيبوبة  من  العائد  الأب  المعنى. 
البقاء معًا في مساحة  يجُبران على  الإدمان والغضب،  في 
ضيقة وزمن خانق، فتطفو الخلافات القديمة والاتهامات 

والصور المشوهة التي يحملها كل منهما عن الآخر.
يكشف  بل  سهلة،  مصالحة  حكاية  الفيلم  يقدّم  لا 
يرى  ابن  والكتمان،  الذنب  من  معقّدة  شبكة  تدريجيًا 
تاريخًا شخصيًا  الأم، وأب يحمل  أباه مسؤولًا عن موت 
في  حياله.  الطويل  الصمت  اختار  ملتبسًا،  وجندرياً 
بل  عائلي،  صراع  مجرد  المواجهة  تكون  لا  السياق  هذا 
الليل  المؤجلة.  أسراره  مع  بأسره  مجتمع  لعلاقة  تمثيلًا 
قسري  اعتراف  حيز  بل  حيادياً،  زمنًا  ليس  »كولونيا«  في 
تتخلله لحظات إنسانية عابرة – حلاقة شعر، غفوة على 
تكشف  لكنها  الجراح  تمحو  لا   – قديمة  أغنية  الكتف، 

تصدّع الطرفين.
لغة  صيام  محمد  يختار  البصري،  المستوى  على 
كأن  والرماديات،  الباهتة  الألوان  إلى  تميل  متقشّفة، 
الكاميرا  إنهاكًا مشابهًا لشخصياتها.  تعاني  نفسها  الصورة 
الكادرات  إلى  تميل  الحركة،  بطيئة  أو  ثابتة  غالبًا  حذرة، 

الداخلية الضيقة، ما يعمّق الإحساس بالاختناق ويحوّل الشقّة إلى فضاء نفسي مغلق. 
الضوء يتسّرب عبر الشقوق كما تتسّرب الذكريات عبر الندوب، فيما يلعب الصمت 

دورًا أساسيًا في بناء التوتر.
 تتراوح الموسيقى بين الحضور الخافت والغياب التام، تشُكّل عنصًرا دراميًا لا تزيينيًا، 
بل كصوت جيل  بوصفها حنينًا،  تأتي  القديمة لا  الوهاب  الحليم وعبد  أغنيات عبد 
يحاول التمسّك بما تبقى من معنى. وفي لحظات كثيرة يصبح الصمت نفسه موسيقى 
داخلية، تعّرب عن أنفاس الشخصيات المكبوتة. أما على مستوى الأداء، فيشكّل اللقاء 
بين أحمد مالك وكامل الباشا عمود الفيلم الفقري، مالك يقدّم شخصية ممزقة بين 
الغضب والعجز، فيما يحمل الباشا في ملامحه ثقل رجل أنهكه الصمت والمرض. إدارة 

الممثلين تتسم بالحذر وتراهن على النظرات والإيماءات أكثر من الحوار المباشر.
النهاية، لا يمنحنا »كولونيا« خلاصًا واضحًا، ولا يقترح مصالحة مكتملة. يتركنا  في 
على حافة الاعتراف، حيث الرغبة في البكاء تتجاور مع الرغبة في الصمت تمامًا كما 
في مقدمته، يعود الفيلم إلى فكرة الرائحة بوصفها ذاكرة لا تزول، رائحة الأب، رائحة 
لقلب  مريحًا  فيلمًا  ليس  »كولونيا«  أخفيناها.  أننّا  نظن  التي  الأسرار  رائحة  الماضي، 

المشاهد لأنه يفتح باباً مسكوتاً عنه في السينما العربية المعاصرة وتؤكد أن ما لا يقُال 
يظل حاضًرا… مثل رائحة عطر قديم لا يفقد أثره مهما طال الزمن.

ليست الرائحة مجرد أثر عابر في الذاكرة بل قد تكون أكثر ما يفضح ما نحاول إخفاءه. في فيلم« كولونيا« العمل 
الروائي الطويل الأول للمخرج المصري محمد صيام تتحوّل الرائحة عند صيام إلى استعارة للزمن وللأسرار التي لا 
حى. على امتداد ليلة واحدة، يضعنا  تموت وللعلاقات التي نعتقد أننا تجاوزناها بينما تظل ملتصقة بنا كأثر لا ُمي
الفيلم أمام سؤال فلسفي قاسٍ: هل يمكن للإنسان أن يتصالح مع ماضيه قبل أن يفقد جسده؟ أم أن الاعتراف 
يأتي دائماً متأخراً؟ بين أبٍ وابنه، تتكثفّ هذه الأسئلة لتغدو مواجهة مع معنى الأبوة والبنوة في عالم فقد يقينه 

الأخلاقي وتماسكه العاطفي.

بقلم: حسام علي العشي 

في المسابقة الرسمية للأفلام الروائية الطويلة: »كولونيا« للمخرج محمد صيام

حين يعجز الغفران عن محو ندوب الزمن

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الرابع - الثلاثاء  16  ديسمبر  62025



المغرب.  »اكتشف«  أمريكي  ككاتب  الكلاسيكية  صورته  خارج  بولز  الدباّغ  يقدّم 

الكاميرا لا تبحث عنه كرمز، بل تلاحقه كجسد متقدّم في العمر، مُحاط بكتاّب مغاربة 

لا يقلوّن عنه حضورًا وقلقًا. علاقة بولز بمحمد شكري، كما يلُمّح إليها الفيلم ليست 

على  قائمة  صداقة  بهشاشتها:  كتابة  علاقة  بل  بغرب  شرق  ولا  بأستاذ  تلميذ  علاقة 

يكُتب غالبًا من أطراف  بالهامش، وبأن الأدب  المتبادل، وعلى وعي مشترك  الاعتراف 

العالم لا من مراكزه.

الشواهد التي يعتمدها الفيلم لقاءات عابرة، جلسات صامتة، تفاصيل يومية تحلّ 

محلّ الوثائق التقليدية. لا شهادات مطوّلة، بل ما يشبه »بقايا حياة« تتُرك للمشاهد 

كي يعيد تركيب معناها. هذه الاستراتيجية تحُوّل الأرشيف الشخصي إلى مادة تأويلية، 

وتمنح الفيلم بعدا تأمليّا نادرا في الوثائقيات العربية حيث غالبا ما يستبدل الصمت 

بالشرح.

بوصفه  الزمن  فكرة  الدباغ على  يشتغل  الفني،  الجانب  في 

الكاميرا  اهتزاز  الصورة،  تكوين  في  حسيّة.  طبقة 

لا  عناصر  كلها  المبتورة،  واللقطات 

كعيوب  تقُدم 

تأتي  لا  الذاكرة  إن  يقول  الفيلم  كأن  ذاته.  التصوير  فعل  على  كشواهد  بل  تقنية، 

مصقولةوإن الصدع جزء من حقيقتها. هذا الخيار الجمالي يعمّق علاقة الفيلم بالكتابة، 

لأن الأدب كما السينما لا يكتمل إلا بما يحُذف ويتُرك خارج الإطار.

أهميّة هذا الفيلم تتجاوز استعادة مرحلة ثقافية بعينها. حيث يشتبك مع سؤال 

النظرة الكولونيالية المعكوسة: ماذا يحدث حين يصُوَّر الكاتب الغربي من داخل نسيج 

محلي، وبعين لا تسعى لتبريره ولا محاكمته؟ الجواب يأتي في شكل سينما هادئة ترفض 

الأحكام الجاهزة، وتكتفي بتقديم الإنسان في هشاشته اليومية.

في النهاية، لا يقدّم كريم الدباغ فيلمًا عن بول بولز بقدر ما يقدّم فيلمًا عن العيش 

مع الكتابة، وعن طنجة كفضاء تداخلت فيه اللغات والخيبات والأحلام الصغيرة. إنه 

فيلم عن الذاكرة حين تصبح موقفًا جمالياً وعن السينما 

حين تكتفي بأن تكون 

شاهدًالا قاضيًا.

طنجة مرآة للكتابة والعيش لبول بولز

لم تكن طنجة يومًا مدينة ترُى من زاوية واحدة. فهي مدينة تتعدّد كلما اعتقدنا أننا أمسكنا بصورتها الأخيرة، في فيلم بعيون 
مغربية للمخرج المغربي كريم الدباغ لا تعود طنجة بوصفها أسطورة ثقافية أو محطةّ عابرة في سيرة كاتب أجنبي، بل كذاكرة 
حيّة تسُتعاد من داخلها، عبر صور ألتقطت دون نية التوثيق، ثم عادت بعد سنوات لتطالب بمعناها. هنا، يظهر بول بولز لا 
كإسم أدبي لامع بل كجزء من نسيج يومي هشّ، يتقاطع مع كتّاب مغاربة وأمكنة منسيّة وزمن كان يكتب نفسه بصمت. هكذا 

يفتح الفيلم بابًا نادرًا على طنجة التسعينيات، لا بوصفها ماضيًا مجمّدا بل كسؤال مفتوح حول من يروي المدينة وبأي عين...

»بعيون مغربية« لكريم الدباغ في مسابقة الأفلام الوثائقية الطويلة

بقلم: حسام علي العشي

7 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الرابع - الثلاثاء  16  ديسمبر  2025



Le film Une journée presque ordinaire est une matérialisa-
tion cinématographique de cette défaillance de l’âme et de 
l’esprit, de ce blanc de la mémoire.

Le choix du titre est révélateur de l’approche du réalisateur. 
Il nous annonce paradoxalement, et peut être dérisoirement 
que la journée de Taoufik est presque normale, or, ce n’est 
pas le cas dans le film, car c’est une journée qui annonce 
le dysfonctionnement d’un organe défectueux, le cerveau et 
qui est cardinal dans le corps. Celui-ci, c’est à dire l’auteur du 
film, tente d’aborder le tragique tout en le dédramatisant, 
l’anéantissant, le pulvérisant. C’est là le paradoxe du film ! 
celui de traiter cinématographiquement un sujet si drama-
tique, en évitant la dramatisation, l’amplification, la com-
plexification et le pathétisme. La question qui se pose : Pour-
quoi ?! Eh bien c’est simple ! Pour dire que le mal qui atteint 
son paroxysme, se réduit, se pulvérise, de façon qu’il devient 
anéanti. Souvent à force d’endurer une souffrance, on finit 
par l’accepter, on vit avec et elle devient presque habituelle, 
presque familière, presque ordinaire. Le mal s’incère à notre 
quotidien, on le sirote calmement comme on sirote notre 
café. D’ailleurs, on voit le protagoniste siroter son café  de la 
même manière qu’il sirote son mal.

Le réalisateur ne nous montre pas une victime de l’Alzhei-
mer, dans un stade avancé, connu de l’entourage, non ! 
Pire ! C’est  au début. C’est à ce niveau que réside le dra-
matique ! Ce sont ces premiers moments qui sont difficiles,  
c’est-à-dire, quand l’entourage se comporte cruellement 

avec la personne en ignorant qu’elle est malade. L’épouse se 
conduit sévèrement avec son mari ignorant sa défaillance, le 
vendeur condamne l’acte de ne pas avoir payé comme étant 
un flagrant délit et le fait passer à la justice comme criminel. 
De quel devoir, de quelle éthique, de quelle justice parle-t-
on ?! C’est là le message du film. Ce malade ne supporte pas 
uniquement le poids de la maladie qui perturbait son corps 
et son esprit mais aussi, les réactions des autres, la dureté 
de la femme, la condamnation, l’impossibilité d’assister au 
mariage de sa fille, un événement tant rêvé, l’injustice de la 
vie, du hasard, du fardeau du destin…

La victime elle-même est sous le choc, on le déduit à tra-
vers la leitmotive de la scène qui se répète dans sa tête. Mais 
il ignore ce nouveau résident qui vient de s’installer dans son 
cerveau, dans sa mémoire, et qui met fin à ce siège intime 
de sa vie, son passé, ses souvenirs, ses réminiscences, sa vie 
affective. 

Ce n’est pas tout à fait ordinaire mais c’est quand même 
presque ! nous prévient le réalisateur ! C’est dans cet esprit 
qu’il va approcher esthétiquement le sujet de cette maladie 
destructrice à petit feu de l’âme.

On remarque que le réalisateur travaille toujours dans ses 
films sur le malentendu qui débouche sur  une tragédie, on 
l’a remarqué dans son précédent film « Oncle Salem ». C’est 
une condamnation du hasard qui dévore impitoyablement 
ses victimes.

Faiza MESSAOUDI

Une journée presque ordinaire de Selim Belhiba (Tunisie)

Il est des fois où la parole défaillit, la langue échoue, se vide face à la souffrance, sur-
tout quand la mémoire devient tout justement obsolète. Dans ce cas, seul le langage 
du silence et du regard blanc, terne et blême condensent  et reflètent l’intensité du mal 
qu’on ressent, le mal qui nous dépasse, qui nous rend impuissants face à l’invincible 
trahison du corps… 

Tragédie d’une mémoire en défaillance

Mardi 16 Décembre 2025 - N°4 8



Un prêt impayé contracté par un exploitant de cinéma pour relancer son activité pendant 
la pandémie du Covid 19 met Ali et Youssef dans une situation délicate. Ils ne peuvent 
rouvrir le cinéma qu’ils gèrent depuis des années tant que ce prêt n’est pas remboursé. 
Abou Hussam, un vieil ami, leur suggère pour gagner de l’argent de restaurer de rares 
films 35 mm ou encore des affiches qui pourront intéresser les collectionneurs.

Cinéma Kawakeb suit le combat d’un cinéaste 
pour documenter le déclin d’un cinéma en ruine à 
Amman, en Jordanie. À travers les histoires de ses 
deux derniers employés et de son unique mécène 
fidèle, un ferrailleur sans domicile fixe passionné de 
films indiens classiques.

A travers l’objectif caché de la billetterie perchée 
en haut de l’escalier qui mène à la salle, l’entrée 
du cinéma est devenue un témoin de la rue jorda-
nienne, une rue qui reflète la vie quotidienne des 
gens ordinaires et leurs préoccupations liées aux 
besoins basiques de la vie. Peut-on jouir d’une vie 
culturelle si le ventre est vide ? Une vie culturelle 
peut-elle s’épanouir si la Rue est rongée par la mi-
sère et par la répercussion de la Nakba ?

 Alors que la salle est menacée de démolition, le 
film explore les causes profondes de son déclin, re-
traçant les tensions, d’une querelle familiale autour 
d’un héritage aux luttes de pouvoir régionales et 
mondiales.

La force du film réside dans sa structure narrative 
où se mélange des extraits de documentaires d’ar-
chives à la genèse du travail du réalisateur. Massad 
bâtit son film comme une œuvre de recherche aca-
démique avec un titre qui introduit chaque moment 
à l’instar de « guide pratique pour filmer » « l’usage 

des interviews » ou encore « correction de couleur 
et mixage ». En plus de ce travail pédagogique, 
le réalisateur invite le public à vivre la genèse du 
film et sa construction avec ses dialogues en hors-
champs avec son assistant ou les personnages du 
film.

La création du cinéma en 1945, son âge d’or et 
son déclin se superpose à un travail d’archives mi-
nutieux depuis la fin de la seconde guerre mondiale 
au conflit israélo-palestinien et les répercussions 
identitaires culturelles sociales et politiques en Jor-
danie et dans le Proche Orient. 

En plus du travail de mémoire, Mahmoud Mas-
sad rend hommage à l’âge d’or du cinéma arabe 
en faisant défiler les affiches cartonnées des films 
de Farid Chawki, Najwa Foued, Rochdi Abada. De 
même, la caméra illumine les héros ordinaires du 
présent qu’ils soient employés autodidactes du ci-
néma ou des simples cinéphiles sans domicile fixe. 
La mémoire du passé s’associe par juxtaposition à 
la mémoire vive du présent, une manière de tenter 
de comprendre le déclin de la culture dans les so-
ciétés arabes contemporaines mais aussi de mettre 
en lumière les formes de résistances des gens ordi-
naires.  

Hanène CHAABANE

Cinema Kawakeb de Mahmoud Massad  (Jordanie)

Le Cinéma comme mémoire vive de notre temps

Mardi 16 Décembre 2025 - N°49



«Hommage d’une fille à son père », votre 
documentaire, présenté dans le cadre d’un hommage 
à votre père feu Souleymane Cissé est programmé 
dans le cadre de cette 36ème édition des Journées 
Cinématographiques de Carthage. Qu’est-ce que 
la projection de cette œuvre en Tunisie représente 
pour vous?

C’est un évènement qui me touche profondément. Le 
directeur de l’édition M.Mohamed Tarak ben Chaabane m’a 
approché pour m’annoncer qu’on tenait à rendre hommage 
à mon père en 2025 dans le cadre de cette édition actuelle. 
Cela a été touchant pour la famille entière, et qui ne peut 
que compter pour Souleymane. Un évènement hommage à 
son travail laborieux, ses films intemporels. Je suis sûre que 
là où il est, il ne doit être que content car les JCC ont toujours 
été particulièrement importantes pour lui. Il a été primé ici 
avec « Source d’inspiration », en 1972 et avec « Bara », plus 
récemment. Les JCC sont incontournables pour nous et toute sa 
famille. 

L’œuvre de Souleymane Cissé continue d’influencer les 
cinéastes et les festivaliers à travers le monde. Elle célèbre 
la mémoire, un passé, un cinéma africain engagé. Elle 
se perpétue dans le temps. Comment continue-t-elle à 
impacter le public ? 

Déjà, ce qu’il a réalisé a une portée universelle. Souleymane 
Cissé a toujours questionné l’Humain.Il n’a pas seulement 
raconté le Mali et son travail n’est pas uniquement malien. 
Ce qu’il traite comme sujet touche l’Humain aux quatre coins 
du monde. Des sujets, déjà décortiqué, font échos et existent 
toujours : La révolte des étudiants, les dictatures, les conflits. 
Il puise du Mali certes, mais Souleymane est visionnaire. Il se 
projetait dans le temps depuis son vivant, raison pour laquelle 
son cinéma continue d’attiser l’intérêt même après son départ. 

Quelle importance ont les hommages de nos jours ? 
Le travail reconnu et de qualité reste important et ne doit 

pas succomber à l’oubli. Reconnaitre ce travail est primordial 
et le mettre en valeur n’a rien de plus beau. La mémoire, c’est 
capital. De son vivant, on lui a rendu hommage, et ça continue. 
Mon documentaire est un exemple parmi d’autres. Malgré les 
difficultés, les galères, les traversées dures, il faut que les gens 
sachent l’être lumineux qu’il est. A travers ce documentaire, je 

l’ai montré. Malgré le fait qu’il n’était pas très présent pour sa 
famille qui ne l’a jamais lâché. Elle l’a toujours soutenu. 

Pouvez – vous nous en dire plus sur la genèse de votre 
documentaire « Hommage d’une fille à son père » ? 

L’idée a surgi en 2020. J’ai été coincée avec la COVID et 
l’idée a persisté. C’était le moment ou jamais d’écrire. Je suis 
rentrée au Mali, je lui ai proposé l’idée, il était ravi et m’a 
encouragé. J’ai commencé à contacter les intervenants en 
leur expliquant l’idée. J’ai pu le faire grâce à tout le monde. 
Je pensais qu’il préférerait que quelqu’un d’autre le fasse 
finalement, je me suis lancée. L’hommage dans cette édition 
s’est déroulé aussi dans le cadre d’une exposition qui a ravi 
les personnes présentes. C’était émouvant de tout découvrir. 
Je travaille sur ma prochaine fiction en puisant dans le vécu 
malien et dans là où on est, de là où on vient. A la racine et 
pour toujours ! 

Haithem HAOUEL 

«Le cinéma de Souleymane Cissé
a toujours été universel»

Un bel hommage à feu Souleymane Cissé n’a pas laissé indifférent les festivaliers des 
Journées Cinématographiques de Carthage qui battent leur plein actuellement. Une 
exposition hommage à cette figure incontournable du cinéma africain s’est déroulée 
à la cité de la Culture et le documentaire « Hommage d’une fille à son père », dédié 
à sa vie et à son œuvre, réalisé par sa fille Fatou Cissé a été projeté en présence d’un 
large public. Fatou Cissé nous raconte sa participation au festival des JCC, qui a tou-
jours eu une place considérable dans la vie de la famille Cissé. 

Entretien avec Fatou Cissé, réalisatrice Malienne
Mardi 16 Décembre 2025 - N°4 10



La 36ème édition lui a rendu hommage lors d’une soi-
rée spéciale en présence des réalisateurs Mahmoud 
Ben Mahmoud et Lotfi Bahri et au cours de laquelle 
ont été projetés des courts : « Les anneaux d’or » 
de René Vautier et Mustapha Fersi où elle apparait 
en safsari (voile) dans le dernier plan du film, « Les 
forts ne disent rien » de Mahmoud Ben Mahmoud 
qui consiste en une longue interview avec la star 
qui raconte son attachement à son pays la Tunisie. 
Le clou de la soirée est le dernier documentaire : 
Claudia Cardinale splendeur et beauté réalisé par le 
journaliste Lotfi Bahri. Un beau film, réalisé avec 
beaucoup d’amour et d’humilité, qui illustre la gran-
deur d’une actrice qui se veut modeste et sincère.
Elle évoque son enfance et sa jeunesse à l’Aéro-
port, situé à la banlieue nord de Tunis. Ses parents 
témoignent aussi de leur vie à Tunis et des liens qui 

continuent après leur départ en Italie. Le couscous 
et la Mouloukhia restent parmi leurs plats préfé-
rés que la mère de Claudia continue à préparer. La 
gloire, l’argent et la célébrité ne l’ont pas éloigné 
de ses origines. « Quand je suis triste, je me mets à 
dessiner des palmiers » avoue-t-elle. 
A son palmarès 150 films qui lui ont fait vivre plu-
sieurs vies. Frederico Fellini avec qui elle a tourné 
« huit et demi » disait d’elle que c’est « une magi-
cienne », Visconti qui lui a offert le premier rôle 
dans le « Guépard » déclarait « On dirait un chat qui 
peut se transformer en tigre… ». L’écrivain Moravia 
l’a surnommé « La déesse de l’amour ». Une déesse 
qui doit sa vitalité et sa jeunesse grâce au «Rêve» 
comme elle aime à souligner.

Neila GHARBI

Hommage à Claudia Cardinale
«La meilleure invention après les spaghettis»

Claudia Cardinale, l’icône du cinéma mondial, italienne de souche et tunisienne de naissance, 
revendique haut et fort son appartenance au pays qui la vue naître et grandir jusqu’à l’âge 
de 17 ans. Devenue actrice par un simple et heureux accident : Le concours de Miss Tunisie 
qu’elle a remporté lui fait gagner un voyage à la Mostra de Venise. Vêtue d’un costume tuni-
sien, les photographes la repère. Ses photos se retrouvent à la une des magazines italiens. C’est 
ainsi que commence l’aventure, qui va durer plus d’une cinquantaine d’années de « La meil-
leure invention après les spaghettis ». 

Mardi 16 Décembre 2025 - N°411



Les Journées
Mardi 16 Décembre 2025 - N°4

Fatou Cissé, réalisatrice Malienne

«Le cinéma de Souleymane Cissé
a toujours été universel»

Hommage à Claudia Cardinale

«La meilleure invention
après les spaghettis»


