
نشرية الأيام - الدورة 36 - العدد الخامس - الاربعاء  17  ديسمبر  2025

رؤية انسانية عميقة لأوضاع المهاجرين الأفارقة 

» أركالا حلم قلقامش«

في أرض الموتى حياةٌ...
»هجرة« للسعودية شهد أمين

الطريق امتحانا للروح

»سماء بلا أرض«  للتونسية أريج السحيري 



رئيس التحرير: ناجية السميري

المحررون بالقسم العربي:

كمال الشيحاوي
كمال الهلالي 

حسام علي العشي

المحررون بالقسم الفرنسي:
نايلة الغربي

 فايزة المسعودي
حنان شعبان 

هيثم حوال
الإخراج الفني: مروان بن صالح

فريق نشرية

في البحث عن »الفيلم الوسَط« الذي يحقّق معادلة إرضاء الجمهور والنقاد 
الافتتاحيـــــة:

بقلم كمال الشيحاوي
منذ تأسيس أيام قرطاج السينمائية قبل ستيّن عاما، ظلّ السؤال نفسه يعود في كلّ دورة، 
بوجوه مختلفة ولكن بجوهر واحد: أين هو الفيلمُ الوسَط؟ ذاك العمل الذي لا ينتمي إلى 
المهرجانات  بين  الطبيعيّ  طريقه  يجد  بل  التجاري  الابتذال  فخّ  في  يقع  ولا  وحدها  النخبة 
والجمهور، بين الدهشة البصرية والمتعة السردية، بين اللغّة السينمائية العالية والقدرة على 
والنقّاد  المبرمجون  طرحه  يعُيد  الذي  السؤال  هو  هذا  البسيطة.   بلغتهم  الناس  مخاطبة 
والجمهور معا، حين يقفون في آخر كلّ عرض ويسألون أنفسهم: لماذا لا نملك أكثر من أفلامٍ 

تجمع الناس ولا تفُرقّهم؟
يختزل  يكاد  حادّ  انقسام  وقع  على   – ضمنها  والتونسية   – العربيّة  السينما  عاشت  لقد 
الكبرى،  المهرجانات  تعُرض في  بعناية لكي  تصُنع  الجماليات  أفلامٌ نخبوية عالية  المشهد كلهّ: 
قاعات شبه  تعُرض في  أو  ذلك،  بعد  بهدوء  تختفي  ثمّ  النقّاد،  وتثير دهشة  بالجوائز  فتفوز 
فارغة. في مقابلها نجد أفلاما تجارية تطلب أسرع الطرق إلى الجمهور، وتتنازل من أجل ذلك 
عن شروط الصورة، وعن عمق الكتابة، وعن كلّ ما يجعل السينما فنّا قبل أن تكون منتوجا 

يبُاع ويسُتهلك.
بين هذين القطبين، تلوح الحاجة الملحّة إلى منطقة ثالثة، إلى ذلك »الفيلم الوسَط« الذي 
يشبه المواطنين في شوارع المدن، لا الآلهة التي تتسامى في أبراج المهرجانات، ولا التجار الذين 
يصيحون في الأسواق. فيلمٌ قادر على لمس المتلقّي وكسب النقّاد معا، لا بمهادنة أيّ منهما، بل 
بخلق جسر جديد يردم الهوّة التي اتسّعت بشكل خطير في السنوات الأخيرة بين سينما تبحث 

عن الجوائز وسينما تبحث عن المداخيل.
إنّ الفيلم الوسَط ليس حّال تقنيّا ولا وصفة جاهزة، بل هو اختراع أخلاقيّ وجمالّي في آن 

السوق  بمعايير  السيناريوهات  فيها  تقُاس  كتابة«  »غرفة  أسير  يكون  أن  يرفض  عملٌ  واحد. 
وحدها، ويرفض أن يكون مجردّ »تجربة بصرية« منغلقة على ذاتها لا يستطيع الجمهور أن 
يدخل عالمها. إنهّ يفتح بابا إلى فنّ يرُاهن على المتعة دون خيانة الجمال، وعلى اللغّة دون 

إقصاء المتلقّي، وعلى الدهشة دون السقوط في الغموض المصطنع.
لقد أثبتت التجارب العالمية أنّ هذا النموذج موجود وممكن. فهناك أفلامٌ فازت في »كان« 
وحقّقت نجاحا جماهيريا، وأخرى صنعتها سينمات صغيرة ثمّ شقّت طريقها إلى قلوب ملايين 
المشاهدين. ولا يكمن السّر في بساطة الحكاية أو تعقيدها، بل في الصدق الفني، وقدرة المخرج 
على خلق علاقة عضوية بين الشكل والمضمون، بين العين والقلب، بين الإيقاع الداخلي للفيلم 

وإيقاع الحياة نفسها.
هو  الشباب  الأفلام  لصنّاع  تمنحه  أن  السينمائية  قرطاج  لأيام  يمكن  مكسب  أكبر  ولعلّ 
تشجيعهم على البحث عن هذا الطريق الثالث؛ طريق لا يستهين بذكاء الجمهور، ولا يضحّي 
فالمهرجانات  القاتلة.  الدوغما  مرتبة  إلى  الجمالية  يرفع  ولا  العاجلة،  التسلية  لأجل  بالصور 

ليست معابد مغلقة، بل فضاءات تصُنع فيها أحلام الجمهور أيضا، لا أحلام النقّاد وحدهم.
إنّ السينما التي تستحقّ أن تعُاش، لا أن تشُاهَد فقط، هي تلك التي تقطع الحدود بين 
صالة العرض والشارع، بين القاعة المظلمة والساحة العامة. والبحث عن الفيلم الوسَط ليس 
بحثا عن »توازن« حسابي بين الفنّ والجمهور؛ بل هو بحث عن سينما تعيد الثقة في أنّ الجمال 
يمكن أن يكون شائعا، وأن المتعة يمكن أن تكون راقية، وأن الفنّ يمكن أن يكون شعبيا دون 

أن يفقد روحه.
في ذلك الأفق، وفي هذا السؤال الذي يتردّد كلّ سنة، تمضي أيام قرطاج السينمائية في رحلة 
واحدة: أن نجد الفيلم الذي يسع الجميع دون أن يتنازل عن نفسه. فيلمٌ يجعلنا نؤمن كلمّا 

أطُفئت الأضواء أنّ السينما ما زالت قادرة على أن تكون حياةً ترُى، لا مجردّ عرض ينُسى.

تكريم الناقد اللبناني وليد شميط )2024/1941(
الذاكرة السينمائية النابضة 

التي  النقدية  الأصوات  أبرز  من  واحدا  شميط  وليد  يعُدّ 

أسهمت في ترسيخ ثقافة سينمائية جادّة في العالم العربي من 

خلال كتابة تجمع بين الصرامة التحليلية وحسٍّ جمالي ينُصت 

إلى الفيلم بوصفه لغة ورؤية قبل أن يكون موضوعًا للحكم.

علاقتها  في  السينما  بقراءة  مسيرته،  امتداد  على  انشغل 

نقده  فكان  الكبرى،  الإنسانية  والأسئلة  والتاريخ  بالواقع 

تحاورها  وإنما  الأعمال  بتوصيف  تكتفي  لا  تفكير  مساحة 

مقالاته  تميّزت  وقد  والثقافي.  الفني  سياقها  في  وتضعها 

ودراساته بقدرتها على العبور بين السينما العربية والعالمية، 

وبانفتاحها على التجارب الجديدة خصوصًا ما يعُرف بسينما 

المؤلف والسينما المستقلة.

الحوار  تنشيط  في  ساهم  النقدية،  الكتابة  جانب  إلى 

متخصصة  وندوات  مهرجانات  في  مشاركاته  عبر  السينمائي 

كفعل  للسينما  وبتقديره  بدقته  عُرف  حيث  تحكيم  ولجان 

مقاومة جمالية ومعرفية. كما شكّلت نصوصه مرجعًا للمهتمين 

والباحثين لما تحمله من عمق تحليلي ووضوح في الرؤية.

بأعمال  النقدي  والعربي  اللبناني  الفكر  شميط  أثرى 

وإنتاجات لا يزال وقعها حاضرا، فهو المثقّف والمناضل الملتزم 

بقضايا لبنان والعرب والإنسان وكانت فلسطين على رأس تلك 

القضايا.

شميط  وليد  للناقد  السينمائية  قرطاج  أيام  تكريم  يأتي 

أسئلتها  إلى  ومنحازاً  للسينما  وفيًّا  ظلّ  نقديٍّ  بمسارٍ  احتفاءً 

ومؤمنًا بدور النقد في مرافقة الإبداع لا في الوصاية عليه.

ناجية 

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الخامس - الاربعاء  17  ديسمبر  22025



بقلم: كمال الهلالي
نصحب شمشم، حيث رفاقه من أطفال الحروب نائمون -والفيلم مُهدى إليهم - مجتمع 
من  ويقتاتون  بغداد  مدينة  في  الهامش  على  يعيشون  الذين  المنسيين  الأطفال  من  صغير 
بيع العلب الفارغة، في زمن مضطرب سياسيا حيث المظاهرات والاحتجاجات. نزح شمشم 
المصُاب بداء السكري من الموصل بعد أن قتل الدواعش والديه مع أخته سارة التي تعمل 
في ملهى ليلي منظفّة وجامعة نقود الرشق على الراقصات، وهو يعيش مع »مودي« صديقه 

وحاميه العاشق لأخته والحالم بأن يذهب ثلاثتهم إلى هولندا.
شمشم هادئ يميل إلى الصمت مستغرق في عالمه الداخلي بانتظار أن يأتي الثور المجنح 
أو قلقامش ليحملاه إلى أرض أركالا حيث والديه الذين اشتاق لهم كثيرا. على النقيض منه 
يبدو مودي الأكبر سنّا مفرط الحركة والنشاط والفهلوة، يحاول أن يتدبرّ عيشه في عالم مُوغل 
في ضراوته بأية طريقة كانت، مثل التسللّ بين المتظاهرين لتصويرهم والوشاية بهم لرجل 
الميليشيا أبو علي الذي أخرجه من السجن ومَنّ عليه بحريةّ لا تستأهل اسمها، في عراقٍ 

تحكمه الميليشيات والفساد.
يردّد مودي مع شمشم على الجسر ليلا في مشهد آسر شعارات المظاهرات مختلطةً بنشيدٍ 
من المقرّر المدرسي: » وطني الغالي وطني⁄ عايشين زبالة أحلى حياة⁄ نهواه طول الزمن⁄ ناكل 
خبيزه بدون لحمات⁄ وطني الغالي فيه أزرع...«. ثمة مشهد آخر لشمشم مع المعلمّة مريم 
وهما في بوح حميمي حين يداهم مسلحون عليهم المكان، آسر أيضا لأنهّ استعان بخلفية 
التأثير الدرامي للحدث الذي سيكشف تواطئ مودي  صوتية للحن عراقي شجيٍّ لتكثيف 

مع رجال الميليشيا.
فقدت المعلمّة مريم زوجها وطفلتيها بسبب التشدد الديني، وهي نحلية وحزينة طوال 
الفيلم. أعدّت حافلة كقاعة درس تعُلمّ فيها أطفال الشوارع الذين أمضّ بهم الجوع. يقبلون 
أسلافه  كان  حين  البعيدة  العراق  عوالم  شمشم  أمام  فتحت  التي  الدروس  على  ويدبرون 
قلقامش وأنكيدو وصاحبة الحان، يمشون على نفس الأرض، شاغلهم عشبة الخلود لا الجوع. 

يغرق شمشم في عوالم الأحلام تلك، هربا من واقع لا يحُتمل من فرطْ قتامته.
رجل الميليشيا أبو علي في العتمات يوزعّ رجاله وقنّاصته على السّطوح، على النقيض تماما 
من مريم التي تقود حافلتها في النور، نور الشوارع التي يحاول المتظاهرون كسر الحواجز 

فيها في مدينة ترسمها الكاميرا من فوق في لقطات بانورامية. من فوق تبدو جميلة وآسرة، 
ومن تحت وبين شوارعها وعلى ضفة نهرها العظيم تبدو قاسية وخانقة لمجتمعها الصغير 

من الأطفال.
بالجوازات  رمى  أنه  حتى  الخيبة  إلى  شطارته  كلّ  برغم  مودي  ينتهي  مشروخ  عالم  في 
قتلت  التي  الميليشيا  رجال  مع  تعاونه  بسبب  خائنا  اعتبره  شمشم  لأنّ  النهر  في  الثلاثة 
التحوّل  إلى  به  الأمر  وانتهى  المعلمة  الذي خبّأه في حافلة  بالسلاح  قناصتها صديقهم علي 
إلى استشهادي سيفجّر نفسه وسط المتظاهرين. أمّا سارة التي تحوّلت إلى راقصة صغيرة كي 
تدخل جنّة المتُرفين الوسخة فلم تعد راغبة في الهجرة. تحلم فقط بمدينة صغيرة لا مشاكل 

فيها ولا حاجة بها إلى هولندا.
مشهد  في  المتظاهرين  وسط  شمشم  إغماء  بمشهد  الآسر  القوي  الموجع  الفيلم  ينتهي 
عال في دراميته القائمة على تقابلات مستحيلة ) شمشم مقابل مودي، المتظاهرون مقابل 
الرصاص، الحلم مقابل كابوس الواقع..( وولوجه في رؤياه: من الآفاق يدخل الطائر المجنّح 
الغازات  يلبس كمامة لحماية نفسه من  تزامن مع هبّة متظاهر  باتجاهه، دخول  المشهدَ 
المسيلّة للدموع لنجدة شمشم المغمى عليه. كأنّ الطائر المجنّح نقيض المتظاهر المقنّع أو 
صورته الأخرى. يحلقّ الطائر المجنّح بشمشم فوق بغداد، وقد تحوّلت إلى مدينة موتى أحياء 

يرُزقون عند آلهتهم القديمة.
سيتضّح أنّ قلقامش الذي رآه الطفل في مفتتح الفيلم هو صيّاد وحيد يعيش على ضفة 
أنا لا أخافك قلقامش، بينما  يلتقيه شمشم ليلا ويقول له  النهر، ملتحي بعضلات مفتولة 
يصمت الرجل. ليتيح للدلالة أن تظهر: بإمكان هذا الرجل العادي، أن يكون سليل ملوك 
وآلهة، بإمكانه أن يكون ظالما تضجُّ منه أوروك، ثم باحثا عن عشبة الخلود، فقلقامش جدّه 
البعيد ودماؤه تسري فيه. وها هو الآن مجردّ رجل من الهامش، لا رجل ميليشيا أو متظاهرا 
يحاول أن يغّري الأشياء. لم يعد ذا نفْع إّال في رؤى طفل أراده أن يكون قلقامش كي يحمله 

إلى العالم السفلي لرؤية والديه.
ولعلّ صمت قلقامش في عراق اليوم، حيث الجميعُ مكلومٌ مردّه استحالة أن يلتقي بامرأة 
الحانة التي علمّت البطل القديم حكمتها، فامرأة الحانة التي تشتغل فيها أخت شمشم، 

مجردّ ساقطة وعاهرة، بلا حكمة.

 يبدأ الفيلم العراقي »أركالا حلم قلقامش« بمشهد غامض، ثمةّ من يتأمّل ظلمة مياه النهر ثم يغطس كأنهّ يبحث عن 
شيء ما. يقترب الوجه من الكاميرا بملامح غير بائنة، قطعْ، ثم ننتقل إلى لقطة أخرى لطفل يجري ماسكا بكيس وهو 
يصرخ فرحا: لقد رأيته...رأيته. يقفز من ضفة النهر إلى دغله ثم ينظر إلى النهر حيث نرى وجها غائما لرجل يسبح. لقد 

رأى الطفل قلقامش، ولكن أي قلقامش: حلم أم رؤيا أو استيهام؟

في المسابقة الرسمية للأفلام الروائية الطويلة

» أركالا حلم قلقامش« للعراقي محمد جبارة الدرّاجي:

في أرض الموتى حياةٌ...

3 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الخامس - الاربعاء  17  ديسمبر  2025



ناجية السميري  
هذا الخيار السمعي لم يكن بنيّة تجميل الفيلم بل جاء منسجما مع بنيته الخاصة فالنصّ المقروء 
تتعثر بين  الوقت نفسه على غيبوبة مدينة  الجدة وتنسحب في  توازي غيبوبة  خلق طبقة حسّية 
جائحة كورونا وانفجار بيروت والانهيارات السياسية وتداعياتها... وأحداث أخرى شهدتها المدينة، 
هكذا تصبح اللغّة نفسها حالة وتغدو الشاعرية وسيلة لفهم ما يتجاوز قدرة الواقع على التعبير عنه.
يتقدّم الفيلم دون وجوه لشخوصه -ماعدا تلك العابرة في ضباب المدينة - معتمدًا على نافذة في 
غرفة المستشفى والمصل المعلقّ كعلامة نبض خافت وبطيء. عند اللحظة التي تذكر فيها الراوية 
انفجار مرفأ بيروت في أوت 2020، تنطفئ الصورة تمامًا... فقط سواد يتجاوز الشاشة الكبيرة، يتكلمّ 
الصمت ويأخذ شكل جرح   تقول الراوية: »لم يعد للصمت نفس الوقع، أبحث عن المعنى فيما هو 

أبعد من الحياة« في إشارة إلى حدود التمثيل ولحظة عجز الصورة أمام العنف.
في حديثها عن الجدة، تكرر الحفيدة » في كل النصوص التي كتبتها سمّيتها هي… هي وألمها، هي 
وانهيارها هي والعالم...  هذه التسمية تتحول إلى فعل حبّ ومقاومة وتمنح الجدة )التي لا تشبه 
الأم( حضورًا رمزياً يتجاوز غياب الجسد. الجدة والمدينة تعُالجان بالطريقة نفسها: بكلمات شاعرية 

تستعيد ما تكّرس وتثبّته ولو مؤقتاً في تلك الغيبوبة المقيتة. 
في المشهد الأخير، تهبط الكاميرا نحو الأرض ثم تحلقّ نحو الأفق الأول، قبل أن تظهر شجرة عارية 
القصير  الشريط  ينتهي  تتكئ عليها.  ما  أجرد، كذاكرة مكشوفة لا تجد  الغصون في فضاء  ة  متكّرس
الزجاج، في مشهد  المدينة، وصوت أوبرالي ينساب مع المطر المتكّرس على  ليل  بمشهد سيارة تشقّ 

يوازن بين الانكسار والرغبة في العبور.
بهذه التركيبة البصرية المتقشّفة، وبهذا الصوت الذي يقترب من الشعر يصوغ »هي« تأمًّال رقيقًا 

في الغياب وفي علاقة جيلين، وفي بلد يعيش في منطقة رمادية بين الحياة والغيبوبة.

»هي« فيلم وثائقي قصير للمخرجة ميشال تيان رحلة للقاء الذات، ذات ترى الدنيا من خلف 
نافذة مستشفى في مدينة تتهشّم، هناك أطلقت عنان مشاعر ظلتّ دفينة لزمن طويل... وتسأل 
المخرجة والكاميرا تتجوّل فوق الأسطح وواجهات العمارات والطرقات المكتظة بالسيارات تكتشف 

حنينا لزمن لم تعشه: »ابتعدت عن بيتي، عنّي، لماذا يتوجّب علينا الرحيل لنلتقي بذواتنا؟« 

في مسابقة الأفلام الوثائقية القصيرة »هي« لميشال تيان 

حين يعبر الزمن من نافذة الجسد
اللبنانية ميشال تيان تجربة سينمائية تقوم على الحضور الصوتي أكثر من  يقدّم فيلم »هي« للمخرجة 
الصورة، وعلى الشاعرية أكثر من السرد المباشر. تمتد الحكاية بين 7102 و2202، فترة مثقلة بالأحداث التي 
ت وجه لبنان والعالم، لكن الفيلم يختار الدخول إليها من نافذة المستشفى حيث ترقد امرأة منذ سنوات،  غّري
فيما تتولى حفيدتها ـ العائدة من الهجرة ـ رواية نصّ فرنسي موغل في الشاعرية، أقرب إلى قصيدة منه إلى 

وصف واقعي.

الدورة  خصّصت  فييرا  سومانو  بولين  ميلاد  بمئوية  السينمائية  قرطاج  أيام  احتفاء  إطار   في 
السادسة والثلاثين فقرة كاملة لهذا المخرج البينيني المتميّز برؤيته وطرحه السينمائي، انطلقت 
بتدشين معرض يلخّص مسيرته السينمائية التي تتجاوز انتاجاتها 30 فيلما وثائقيا ثم عرض فيلمين 
من أعماله »كان ذلك قبل أربع سنوات«و »قيد الرقابة الجبرية« )نسخة مرممة( وفيلم ستيفان 

»Vieyra, le précurseur innovant« فيرا ودوم فراد
يعُد بولين سومانو فييرا أول أفريقي يتخرّج من معهد الدراسات السينمائية )IDHEC( صوّر 
فيلمه القصير الأول »افريقيا على نهر السين« عام 1955، مّام أكسبه لقب أول مخرج سينمائي 
أفريقي. من أفلامه »ولدت أمة« )1961( و«إببا نداي الرسام« )Môl»  (1982« )1966( وفيلم 
روائي طويل »قيد الإقامة الجبرية« )1981( وشارك فييرا في تأسيس الاتحاد الإفريقي للسينمائيين 

)FEPACI( مع كل من الطاهر شريعة وعصمان صمبان وأبا باكر صامب مكارام.
نشر بولين سومانو فييرا سنة 1975 كتاباً عن تاريخ السينما الأفريقية »السينما الأفريقية: من 
النشأة إلى عام 1973« عاكسًا بحثاً معمقًا حول قضايا السينما في القارة السمراء. توفي فييرا في 

باريس سنة 1987 ودُفن في داكار بالسينغال.

تكريم بولين سومانو فييرا

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الخامس - الاربعاء  17  ديسمبر  42025



يبدأ الفيلم من فرضية بسيطة: ثلاث نساء تتقاسمن العيش في بيت واحد بتونس، قبل 
أن تصل إليهن طفلة ناجية من الغرق، مجهولة النسب والهوية. غير أنّ هذه الفرضية تنفتح 
تدريجيا على أسئلة أكبر تتجاوز الحكاية الصغيرة إلى جغرافيا أوسع: جغرافيا هشاشة ممتدة، 
تمسّ النساء كما الرجال، المهاجرين كما السكان المحليين، الجميع الذين وجدوا أنفسهم في 
الدرامي، بل هي  النسيج  فالطفلة »كنزة« ليست شخصية إضافية في  قلب واقع لا يرحم. 
استعارة كبرى. بحثُ النساء الثلاث عن أهلها يتحوّل إلى بحث عن أصل المأساة نفسها، عن 

معنى التيه الذي يدفع آلاف البشر إلى الارتماء في البحر بحثا عن أفق أقل قسوة. 

حين يتجاور الخوف مع الأمل
ما يميّز الفيلم أنهّ يرفض الاختزال. فالمخرجة التي تعرف أنّ موضوع الهجرة غير النظامية 
إيديولوجية  بمواقف  فيلمها  تأثيث  وترفض  الجاهزة،  الخطابات  تتجنّب  الالتهاب،  شديد 
مباشرة. فهي لا تدين طرفا بعينه، بل تكشف تشابك المسؤوليات، وتضع المأساة في إطارها 
الحقيقي: مصالح نظام عالمي غير متكافئ، يدفع الفقراء إلى الهرب ويظُهرهم دوما في خانة 
»الخطر« أو »العبء«. بهذا المعنى يصبح الفيلم قراءة إنسانية قبل أن يكون موقفا سياسيا، 
وهو ما يظهر في الطريقة التي تعاملت بها السحيري مع الشخصيات ومع تفاصيل حياتها 
على  القدرة  مع  والضعف  الرغبة  مع  والانكسار  الأمل  مع  الخوف  يتجاور  حيث  اليومية، 

مقاومة الانهيار. 
وتبلغ التجربة قوّتها في الطريقة التي قدّمت بها »السحيري« المجتمع التونسي من حول 
المهاجرين. فهي لا تقع في التبسيط ولا تستسلم للصورة النمطية. فالتونسيون في الفيلم ليسوا 
كتلة واحدة. ففيهم المتعاطف والمتفهّم وفيهم المستغلّ والعنيف. ولعلّ هذا التعدّد هو ما 

يجعل الشريط متوازنا: فالآخر ليس شيطانا، لكنه ليس ملاكا أيضا، إنسان فقط، يجرّ وراءه 
تناقضات واقعه وتعبه وأوهامه. وهذه النظرة المركّبة هي التي تمنح الفيلم روحه، وتجعله 

قادرا على خلق مسافة نقدية دون الوقوع في خطاب أخلاقي مباشر.

الوثائقي في خدمة الروائي
اشتغلت السحيري على الصورة بذكاء كبير: كاميرا قريبة من الأجساد، متروّية، ترصد الصمت 
بقدر ما ترصد الحركة، وتترك للحكايات الصغيرة أن تتسّرب حتىّ تتكوّن من مجموعها صورة 
الروائي دون أن تسقط في محاكاة باردة  الوثائقي في خدمة  كبيرة. هي لغة سينمائية تضع 
للواقع. وكما في »تحت الشجرة«، تظلّ الطبيعة جزءا من السرد، لا خلفية له، بل كيان بصري 

يشارك في صناعة المعنى.
لهذه الاعتبارات حصد الفيلم الجائزة الكبرى – النجمة الذهبية في الدورة الثانية والعشرين 
العربية والأفريقية، اعترافا بفرادته  أبرز المهرجانات  للفيلم بمراكش، أحد  الدولي  للمهرجان 

واشتغاله الجمالي والإنساني. 
. وهو تتويج يكرسّ الموقع الصاعد للسحيري ضمن جيل جديد من السينمائيين التونسيين 
الذين يعيدون رسم خرائط السينما المحلية ويمنحونها بعدا دوليا متزايدا على غرار كوثر بن 

هنية.
»سماء بلا أرض« فيلم عن الهشاشة، نعم، لكنه أيضا فيلم عن القدرة على مواصلة العيش 
رغم قسوة العالم. فيلم يلتقط لحظة إنسانية ضائعة بين ثلاثة بلدان: بلد الأصل، بلد العبور، 
وبلد الحلم. وفي هذه المسافة تحديدا تصنع السحيري سينماها: سينما بطيئة، عطوفة، جريئة، 

تبحث عن معنى في عالم يضيق بالمعاني.

يشكّل شريط »سماء بلا أرض« للمخرجة التونسية أريج السحيري أحد أهمّ الأعمال السينمائية العربية الجديدة التي تواصل 

ما بدأته في فيلمها الأول »تحت الشجرة«، ولكن بنقلة نوعية واضحة في الرؤية والمقاربة والجرأة الفنية. وإذا كان فيلمها السابق 

قد أقام عالمه على اليومي البسيط، وعلى الفتنة الكامنة في التفاصيل الهامسة داخل ضيعات »كسرى« حيث يتم جني التين، فإن 

عملها الجديد يتقدّم بخطوة حاسمة نحو منطقة أكثر خطورة، هي منطقة الهجرة غير النظامية وما يحيط بها من مكبوتات 

اجتماعية وسياسية وإيديولوجية. لقد دخلت السحيري هذا الحقل الشائك بحسّ إنساني عميق، وبلغة بصرية تمزج بين الروائي 

والوثائقي، مستثمرة حضور ممثلين غير محترفين منحوا الفيلم طزاجة استثنائية وصدقا نادرا .

بقلم: كمال الشيحاوي

في قسم المسابقة الرّسمية للأفلام الروائية الطويلة:

رؤية انسانية عميقة لأوضاع المهاجرين الأفارقة 
»سماء بلا أرض«  للتونسية أريج السحيري 

5 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الخامس - الاربعاء  17  ديسمبر  2025



كسلسلة  الحكاية  مع  المخرجة  تتعامل  لا 
كمسار  بل  واضحة،  نهاية  إلى  تقود  أحداث 
وجودي تتكشّف فيه الشخصيات بقدر ما يتآكل 
المعالم.  واضحة  الغير  الأولى  اللقطة  منذ  يقينها 
يضعنا الفيلم في حالة ترقب بصري ووجداني، كأن 
تفهم  أن  قبل  تهذيب  إلى  تحتاج  نفسها  الرؤية 
عرضيا،  ليس  الجمالي  الاختبار  هذا  وى.  سُري ما 
بل مؤسس لفيلم يدور حول المسافة بين ما نراه 
وما نعيشه بين الطقس ومعناه وبين الايمان حين 

ارس وحين يخُتبر. ُمي
حافلة  محسوسة،  بسرعة  الأحداث  تنطلق 
بينهن جدة  الحج،  إلى  النساء  من  تقل مجموعة 
الحفيدة  تختفي  مكّة  مشارف  عند  وحفيدتاها. 
رحلة  وتبدأ  الجماعية  الرحلة  لتتوقفّ  الكبرى، 
دون  الطريق  إكمال  الجدة  ترفض  شاقةّ.  فردية 
بمرافقة  عنها  البحث  وتقرّر  المفقودة،  حفيدتها 
البسيط  المنعطف  هذا  من  الأخرى.  الحفيدة 
ظاهريا، يبنى الفيلم سرديته بوصفه فيلم طريق، 
طبقات  في  يغوص  بل  الأثر  بتعقب  يكتفي  لا 

المكان والذاكرة والانتماء.
الطريق في هدرة ليست ممرا بين نقطتين، بل 
مساحة اختبار الصحراء القاحلة، الجبال القاسية، 
المنهمر،  والبرد  اللاهب  الحر  بين  الطقس  تغير 
د.  الّرس في  دراميين  إلى شركاء  تتحوّل  عناصر  كلهّا 
السياحية،  البطاقة  جماليات  ترفض  أمين  شهد 
وتقدّم المكان بوصفه كيانا حيّا، يقاوم الشّخصيات 
بذاتها  علاقتها  ترتيب  إعادة  على  ويجبرها 
والتوقف  والتعب  المشي  يصبح  هنا  وبالآخرين. 
وحتى الضياع، أفعالا ذات معنى روحي ونفسي. 

لا  والانضباط،  التقاليد  سلطة  تمثلّ  الجدة  الأجيال.  صراع  يكمن  الفيلم  قلب  في 
كقناع قاس فحسب بل كخيار تشكّل عبر الخوف والحماية والخبرة. الحفيدة الهاربة 
من  خانقة،  عاطفية  قبضة  من  الإفلات  إلى  بل  المكان  مغادرة  إلى  فقط  تسعى  لا 
تعريف جاهز للأنوثة والطاعة والفضيلة. الهجرة بهذا المعنى ليست انتقالا جغرافيا 
تقف في  الثانية  الحفيدة  المقابل،  الذات. وفي  تعريف  ما هي محاولة لإعادة  بقدر 
منطقة وسطى، شاهدة ومرافقة تحمل أسئلة الجيل الجديد دون أن تقطع جذورها 

بالكامل.
أداء خيرية نظمي يمنح شخصية الجدة عمقا إنسانيا بعيدا عن الكليشيات فقسوتها 
ليست أحادية بل مشروطة بحب مرتبك وخوف قديم من الفقد. ومع تقدم الرحلة 

يبدأ هذا الجدار الصلب في التشقق، لا عبر خطابات مباشرة بل عبر تفاصيل صغيرة، 
نظرات، صمت، تنازلات غير مُعلنة. 

إلتقاطه،  في  المشاهد  بذكاء  ويثق  البطيء  الداخلي  التحول  على  يراهن  الفيلم 
بين  حميمة  علاقة  وعلى  مدروس  بصري  اقتصاد  على  تقوم  "هجرة"  جماليات 
الشخصيات والمحيط الجغرافي، الكاميرا لا تلاحق الحدث بقدر ما تصغي إليه، وتمنح 
الزمن حقه في التشكل. أما النهاية، فتأتي كمفاجأة تأمّلية، لا تسعى إلى الحل بقدر ما 

تفتح بابا للتفكير في معنى الفقد والمغفرة والتلاقي المتأخر.
تقدم المخرجة السعودية شهد أمين فيلما عن الحج دون أن تصوره وعن الإيمان 
دون أن تعرفّه وعن الوطن دون أن تمجّده. إنه فيلم عن الطريق حين يصبح مرآة، 

وعن الرحلة حين تفضي إلى فهم متبادل وهو متأخر لكنه ضروري.

للمخرجة  »هجرة«  فيلم  في  ثابتا،  نظنه  ما  ترُبك  داخلية  برجفة  بل  الخارج  إلى  بخطوة  دائما  الهجرة  تبدأ  لا 
السعودية شهد أمين المشارك في المسابقة الرسمية للأفلام الروائية الطويلة لا يكون الطريق وعدا بالوصول بقدر ما 
هو اختبار للمعنى، ولا يحتاج الحج إلى غاية مكتملة بل إلى سؤال مفتوح حول الإيمان حين ينزع طقسه ويلقى 
في العراء. بين وضوح الشعيرة وغموض التجربة، يقف الفيلم عند تلك المسافة الحسّاسة التي تفصل ما نراه عّام 

نعيشه، حيث يصبح الضياع شكلا من أشكال المعرفة ويغدو الفقدان طريقا غير متوقع نحو الفهم والمصالحة.

بقلم: حسام علي العشي

في المسابقة الرسمية للأفلام الروائية الطويلة: »هجرة« للسعودية شهد أمين

الطريق امتحانا للروح

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الخامس - الاربعاء  17  ديسمبر  62025



لم يكن فانون فيلسوفاً يتأمّل العنف من علٍ، بل طبيباً نفسياً عاين كيف 

يصُنَع العنف داخل الجسد والعقل معًا. ففي »بشرة سوداء، أقنعة بيضاء« 

فكّك آليات نزع الإنسانيةّ، تلك التي لا تكتفي بقهر الجسد، بل تسعى إلى 

نفسها  الآليات  هذه  للحياة.  استحقاقاً  أقلّ  شأناً،  أقلّ  بأنهّا  الضحية  إقناع 

نراها اليوم تتكرّر، بوجوه مختلفة: في عنف الشرطة ضدّ السود، وفي تحويل 

الفلسطيني إلى »هدف مشروع«، إلى رقم، إلى صورة بلا اسم ولا تاريخ. هنا 

تحديدًا تتجّىل راهنية فانون: الاستعمار بالنسبة إليه ليس حدثاً منتهياً، بل 

بنية مستمرةّ، تتجدّد أشكالها كلمّا ظنّ العالم أنهّ تجاوزها.

في نصوصه عن الاستعمار، )بشرة سوداء، أقنعة بيضاء«« )1952( معذّبو 

الأرض«« )1961( سنة خامسة للثورة الجزائرية«( يذكّرنا فانون بأنّ العنف 

بأنّ احتكاره  النظام الاستعماري حين يشعر  انحرافاً طارئاً، بل جوهر  ليس 

للعالم يتصدّع. »يبلغ الاستعمار ذروته حين يقترب من نهايته«، فكرة تبدو 

الدمار  يتحوّل  فلسطين، حيث  يحدث في  ما  قياس  كُتبت على  كأنهّا  اليوم 

الشامل إلى أداة لإعادة فرض السيطرة، لا فقط على الأرض، بل على المخيال، 

على القدرة على التفكير في مستقبل خارج القهر.

لكن »فانون« لا يتوقفّ عند التشخيص.  ما يميّزه أنهّ يربط العنف المادّي 

يكتسب  لذلك  العقل.  في  تخُاض  الأولى  المعركة  أنّ  ويرى  الرمزي،  بالعنف 

تحرّر  الوعي كملجأ أخير، وكشرطٍ لأيّ  قيمة مركزية:  الوعي عنده  مفهوم 

ممكن. هذا ما يجعل فانون حاضًرا بقوّة في كتابات وشهادات معاصرة ترى 

في أفكاره أداة لحماية العقل من الانهيار أمام مشاهد الإبادة والخذلان 

ليس الوعي هنا ترفاً نظرياً، بل فعل مقاومة، محاولة لاستعادة الذات من 

الصورة التي يرسمها المستعمِر لها.

أيام قرطاج السينمائية، حيث تلتقي السينما بالأسئلة الكبرى  وفي سياق 

فكر  مثل  فالسينما،  بامتياز.  ثقافياً  فعًال  فانون  إلى  العودة  تبدو  لعصرها، 

فانون، ليست مجردّ مرآة للواقع، بل أداة لإعادة كتابته، لفضح عنفه البنيوي، 

ولتفكيك سردياّته المهيمنة. حين تعُرض أفلام تستلهم فانون أو تتحاور معه، 

فإنهّا لا تستدعيه كأيقونة ثورية جاهزة، بل كمشروع مفتوح، كفكر يطالبنا 

بأن نرى، وأن نفكّر، وأن نختار موقعنا.

نحتاج فانون اليوم لأنهّ يرفض الحياد الأخلاقي، ولأنهّ يذكّرنا بأنّ الصمت، 

في مواجهة العنف المنظمّ، ليس براءة بل تواطؤ. نحتاجه لأنهّ يعيد تعريف 

الإنسانيّة من داخل الصراع، لا من خارجه. ولعلّ هذا هو درسه الأعمق: أن 

الدفاع عن الإنسان، أسودَا كان أو فلسطينيًا، يبدأ من رفض كلّ نظامٍ يقوم 

على نفي إنسانيّة الآخر، مهما تنكّر بأقنعة القانون أو الحضارة.

اكتشاف  الطويل«إعادة  الوثائقي  الشريط  عرض  يأتي  الأفق  هذا  ضمن 

الذي قضّى  سبايت  ريكو  الافريقية  الأصول  ذي  الأمريكي  للمخرج  فانون« 

سنوات طويلة في إعداده )17 سنة( في هذه الدّورة الجديدة لأيام قرطاج 

السينمائية وهو فيلم يجدّد السؤال حول أفكار »فانون« في مواجهة العنف 

وغير  المباشر  الاستعمار  زمن  في  المختلفين  كل  وضدّ  السود  ضد  المعاصر 

المباشر. 

الاستعمار بنية مستمرّة، وحرب الإبادة الصهيونية أكبر دليل
في زمنٍ يتكاثف فيه العنف حتى يكاد يصبح لغة العالم الوحيدة، يعود فرانتز فانون الطبيب والمناضل الكاريبي والمفكّر الثوري 
الذي كتب في تفكيك بنية الفكر الاستعماري لا بوصفه مفكّرًا من الماضي، بل كحاجةٍ راهنة، كعدسة لا غنى عنها لفهم ما يجري 
حولنا من عنف الدولة والعنصرية البنيوية ضدّ السود في الغرب، إلى الإبادة المفتوحة التي يتعرضّ لها الفلسطينيون تحت استعمار 
استيطانّي لا يخجل من دمويّته. »فانون«، الذي كتب من قلب التجربة الاستعمارية لا من هامشها، يبدو اليوم كأنهّ يحدّثنا مباشرة، 

بلغته القاسية، الواضحة، غير المهادِنة.

بمناسبة العرض الخاصّ لفيلم »إعادة اكتشاف فانون« للأمريكي ريكو سبايت

بقلم: كمال الشيحاوي

7 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الخامس - الاربعاء  17  ديسمبر  2025



Enfant, il avait ouvert les yeux dans un lieu qui sentait 
pleinement le parfum des livres, car son père était non 
seulement libraire à Bab Souika, mais également gé-

rant de l’ hôtel Zitouna et du café Ramsès où l’élite culturelle, 
écrivains, musiciens, artistes plasticiens se rencontraient 
toujours et y propageaient leurs pensées. Le terrain a été en 
effet favorable à l’initiation du petit Fadhel au monde de la 
création et de la pensée. Pendant son enseignement secon-
daire au Collège Sadiki, il s’est intégré à la troupe théâtrale 
scolaire où il rencontrait Raouf Ben Amor et Abderraouf El 
Basti. Très dynamique et activiste, il participait aux manifes-
tations estudiantines, de façon qu’il était exclu de ses études 
de philosophie pour ses attitudes et ses opinions. 

Il s’intéressait au théâtre en entamant sa carrière â la Mai-
son de la Culture Ibn Khaldoun, ensuite partit à Londres afin 
de fignoler sa formation théâtrale. Il était membre fonda-
teur du théâtre du sud de Gafsa en 1972, puis en 1976 du 
Nouveau Théâtre. Il a excellé dans ses rôles notamment dans 
Ghasselet ennwader aux côtés de Jalila Baccar. 

Quant au cinéma, Fadhel Jaziri prouvait sa compétence 
dans les films  Sejnane de Abdelatif Ben Ammar en 1973, Le 
Messie de Roberto Rossellini en 1976, dans Traversées de 
Mahmoud Ben Mahmoud. Puis il se confirme dans la réa-
lisation cinématographique avec son film « Thalathoun «  

Trente, en 2007, « Khoussouf »  Eclipses 2014/2016,  « Guir-
ra »  De la guerre 2019… 

La scène musicale tunisienne, également, était marquée 
par les créations de méga spectacles signés Fadhel Jaziri tels 
que Nouba, Hadhra, Noujoum, Zaza, Mahfel. 

Cet artiste rêvait toujours de la fondation d’un théâtre 
grandiose, qu’il érigeait tel qu’il l’imaginait afin qu’il exerçait 
ses talents sans contraintes . Son rêve se concrétisa évidem-
ment un certain jour. C’était Le Centre des arts de Djerba. 
Malheureusement Fahel Jaibi nous quitte avant même de 
profiter de son merveilleux espace culturel !

Faiza MESSAOUDI

Hommage à Fadhel Jaziri

Intellectuel et artiste polyvalent. Véritable créateur dans des domaines artistiques va-
riés, Fadhel Jaziri a impacté la scène artistique cinématographique, théâtrale et musi-
cale, avec ses créations qui brillaient de mille étoiles. 

L’artiste ne meurt pas !

Témoignage du critique 
Mohamed Moumen

Fadhel Jaziri est un grand amoureux de l’art du cinéma. Depuis sa jeune 
enfance il a fréquenté les salles de cinéma qui étaient populaires, à l’instar 
de :Le Lido, ciné star, etc. Ensuite, il a joué dans des films tel que Traver-

sées de Mahmoud Ben Mahmoud. Son jeu était irréprochable, il a une forte 
présence « écranique », une forte prestation qui tenait le public de bout en 
bout.Contrairement à ce qu’on pense, il a toujours préféré le cinéma au théâtre 
parce que justement, le cinéma pour lui est sa passion d’enfance, ses retours 
vers des souvenirs magiques. Sa vie était happée par les images. Dans toutes 
ses œuvres, Jaziri tenait à ce que ses créations soient d’un niveau international. 
Il disait toujours que quand on propose une création, nous devons être en com-
pétition avec le monde entier et ne pas se contenter de l’échelle locale ;il en 
fait une exigence, une étique, une conviction personnelle, concernant la qualité 
d’image, la fabrication du film en général…

Quand j’ai écrit une critique sur le film Thalathoun (Trente), j’ai mis l’accent 
sur la particularité de l’image, une certaine rigueur cinématographique… 

Dans le cinéma tunisien, nous avons tendance à filmer en huis clos et à éviter 
les décors extérieurs, c’est tout à fait le contraire de Jaziri qui a filmé l’extérieur. 
Certainement sa casquette d’homme de théâtre a ajouté  une touche parti-
culière qu’on ne trouvait pas chez d’autres cinéastes, comme l’assonance par 
exemple dans les dialogues. L’éclairage dans « Trente » était fascinant, l’atmos-
phère épique, etc.

Thématiquement, Jaziri désire aborder des sujets à résonnance politique, 
historique et souvent très épiques, c’est-à-dire, des moments historiques mar-
quants, où il y a un basculement de l’histoire comme  dans « Thalathoun ».Ce 
film est typique de  la démarche de Fadhel Jaziri.

Parution d’un livre
sur Jaziri

Un premier livre vient d’être publié juste quelques 
mois après la disparition de notre défunt Feu 
FadhelJ aziri. L’auteur Hamadi Mezzi a proposé 

un recueil de textes brefs sur différents moments de la 
carrière artistique de cet artiste à multiples casquettes, 
depuis ses débuts au collège Sadiki jusqu’à sa fondation 
d’un théâtre monumental : le Centre des Arts de Djerba. 
Le livre porte un titre en arabe dont la traduction est « Le 
théâtre perd son luminaire ».L’homme de théâtre Hama-
di Mezzi a  braqué son projecteur sur les moments cru-
ciaux de la carrière artistique de Jaziri. Nous attendons 
aussi des livres critiques qui mettraient en lumière les dé-
tails de sesapproches artistiques, ses visions profondes, 
ses idées fondatrices,les esthétiques proposées, le génie 
artistique,cinématographique, théâtral, musical de cet 
artiste incontournable feu FADHEL JAZIRI.

Mercredi 17 Décembre 2025 - N°5 8



L’archipel de Tawi-Tawi, au sud des Philippines est une 
région isolée où la mer rythme la vie quotidienne. Shaleha, 
une sage-femme et son mari Bangas-An, pêcheur, sont au 
centre de cette histoire, bercée par les traditions et les us. 
Shaleha aide les femmes de son village à accoucher, pourtant 
elle, elle est incapable d’enfanter.

Dans une société 
où la maternité est 
sacralisée, cette 
stérilité lui pèse.

Consciente de son incapacité 
à donner une descendance à 
son mari, Shaleha l’accompagne 
dans une quête : lui trouver 
une seconde épouse plus jeune, 
capable de lui donner un 
enfant. Ce choix, loin d’être 
dicté par la jalousie ou la 
colère, est présenté comme un 
acte d’amour sacrificiel.

Brillante Mendoza adopte 
une manière de filmer, proche 
du documentaire. Les dialogues 
sont rares, les silences se font 
sentir. Les gestes du quotidien 
comme la pêche, la navigation, 
les rituels locaux rythment 
les images du film avec une 

patience qui reflète la lenteur du temps dans 
cette région reculée. La mer, omniprésente, 
devient une métaphore de la vie. La performance 
de Nora Aunor est remarquable. Elle incarne 
admirablement bien Shaleha.

Au-delà de son intrigue, Thy Womb interroge 
des thèmes universels : la maternité, le désir, 
le sacrifice, mais aussi la place de la femme dans 
une société régie par des traditions anciennes. Le 
film aborde également la polygamie, pratiquée 
dans certaines communautés musulmanes du sud 
des Philippines, sans jugement moral, préférant 
montrer la complexité humaine derrière les choix 
imposés par la culture et la survie sociale.

Contrairement à d’autres œuvres de Mendoza 
connues pour leur brutalité visuelle, Thy Womb se 
distingue par sa douceur. Le réalisateur génère 
des émotions chez le spectateur, sans musique ni 
artifices.

Thy Womb n’est pas un film spectaculaire. Il 
cherche à témoigner d’une réalité invisible, d’un amour qui 
accepte la perte. L’œuvre qui est profondément humaine, 
confirme Brillante Mendoza comme un des cinéastes les plus 
sensibles et singuliers du cinéma du sud.

 
Haithem HAOUEL

la condition féminine dans le collimateur
Thy womb est un film du réalisateur philippin Brillante Mendoza, figure majeure 

du cinéma asiatique contemporain. Sorti en 2012, le film s’impose comme une 
œuvre d’une grande sobriété, à la fois profondément intime et ancrée dans une 
réalité sociale.

Thy Womb du philippin Brillante Mendoza:
Mercredi 17 Décembre 2025 - N°59



Coup d’Etat, soif et folie du pouvoir, insécurité, rivalité, corruption, trahison, révolte et 
contre-révolte…des thématiques dont souffrent plusieurs pays du continent africain, et 
dont le réalisateur burkinabé Dani Kouyaté a choisi de traiter dans son film « Katanga, la 
danse des scorpions » avec poésie ingéniosité tout en rendant un hommage vibrant au 
riche patrimoine culturel africain.

S’inspirant de la tragédie shakespearienne de « Mac-
beth », Kouyaté transpose au contexte africainl’his-
toire de l’ascension et la chute d’un général écossais 

ambitieux qui, poussé par sa femme et des prophéties de 
sorcières, assassine le roi pour s’emparer du trône.Le film 
raconte l’histoire de Katanga le cousin du roi promu chef de 
l’armée après un coup d’état avorté. 

Rendant hommage à l’identité africaine, le réalisateur 
fait le choix délibéré de la langue mooré,  langue gour par-
lée principalement par le peuple Mossi, majoritaire au Bur-
kina Faso, une langue poétique ancestrale faisant écho à 
la langue de Shakespeare, un anglais qui se caractérise 
par sa richesse lexicale, sa complexitéet sa modernité. La 
flûte peule du compositeur burkinabé Dramane Dembélé 
accompagnant le jeu des acteurs mêlant à la fois technique 
théâtrale africaine (masque, danse, gestuelle...) et cinéma-
tographique accentuecette tragédie shakespearienne aux 
accents africains.

En choisissant un texte de la littérature universelle, le 
réalisateur souligne la force de l’art à transcender les diffé-
rences pour parler de ce que rythme l’humanité à toutes 
les époques et dans toutes les civilisations : l’amour, la 
haine, la filiation, la soif du pouvoir, les guerres...

« Le pouvoir corrompt l’humain, le rends fou », la caméra 
du réalisateur suit progressivement l’évolution de Katanga 
d’un humble fidèle de son maitre vers un personnage aveu-
glé par le pouvoir poussé par les ambitions de sa femme et 
la prophétie d’un mage. Tuant le roi et prenant sa place, 
Katanga et sa femme sombrent progressivement dans la 
paranoïa sanguinaire du trône. Après la danse des scor-

pions sur le sable augurant gloire au futur roi, les scorpions 
investissent la tête du roi et le rongent de l’intérieur. La 
parole dans Katanga se transforment en image grâce à l’uti-
lisation massive des métaphores et des maximes mettant 
en valeur la richesse des traditions orales africaines. Hom-
mage à l’Afrique, hommage aussi au cinéma et à ses débuts 
en optant pour un film en noir et blanc, une manière pour 
le réalisateur aussi de marquer le caractère onirique et l’in-
temporalité du film tel une fable politique qui se veut être 
universelle défiant l’intolérance et les identités meurtrières 
qui caractérisent l’époque moderne.

« Qui contrôle la peur des gens est maitre de leurs âmes » 
mais contre la folie meurtrière le peuple se soulève guidé 
par ses femmes ses jeunes mais aussi par le sage du village 
qui par la ruse a pu éviter un bain de sang. 

Tel un magicien des mots, des images et des époques, 
Kouyaté allie décors et costumes du passé avec des objets 
du présent tels une 4L et des kalachnikovs pour accentuer 
l’atemporalité tout en faisant un clin d’œil à son époque et 
ses défis liés à l’insécurité et la montée de l’intégrisme. 

Gros gagnantdu FESPACO 2025 en remportant l’Étalon 
d’Or de Yennenga, « Katanga, la danse des scorpions » de 
Dani Kouyaté est un film où Shakespeare chante l’Afrique 
et son cinéma. A travers une écriture alliant esthétique aux 
défis actuels où l’art de conter la musique, le jeu d’acteur 
et l’intrigue mettent à l’honneur un cinéma africain enga-
gé fier de son identité transcendant le réel pour offrir des 
perspectives d’un avenir meilleur.

Hanène CHAABANE

«Katanga, la danse des scorpions»
de Dani Kouyaté:

D’après la tragédie de Shakespeare 

Mercredi 17 Décembre 2025 - N°5 10



Après « Les filles d’Olfa » où elle confronte la réa-
lité avec la fiction mettant face à face les acteurs qui 
jouent les rôles des vrais personnages présents dans 
le film, Kaouther Ben Henia signe avec « La voix de 
Hind Rajab » un film qui surpasse le précédent en 
choisissant de ne pas montrer la réalité, autrement 
dit de mettre hors champ le côté documentaire et 
de ne s’appuyer que sur un seul et unique motif la 
voix de la fillette de 6 ans qui implore qu’on vient 
la secourir. Tout le reste du film est une fiction fil-
mé en huis clos et qui narre le récit des secouristes 
du Croissant Rouge face à une situation complexe 
et compliquée. Faut-il apporter secours à la fillette 
au risque de mettre en danger les secouristes ou at-

tendre une autorisation de l’armée israélienne qui 
tarde à venir ?

Le dispositif est d’une simplicité désarmante. Ne 
pas montrer et laisser au spectateur la possibilité 
d’imaginer les exactions de l’armée israéliennes ou 
reconstituer la scène de la tuerie. Au-delà de l’émo-
tion que 0le film peut susciter, Kaouther Ben Henia 
réalise avec une intelligence inouïe et une efficacité 
incroyable une œuvre cinématographique excep-
tionnelle avec une portée politique inhabituelle. 
Les appels au secours de Hind Rajab restés sans 
réponses est une métaphore de tout un peuple livré 
à son propre sort.

Neila GHARBI

Compétition officielle: «la voix de Hind Rajab» de Kaouther Ben Henia

Confrontation entre réalité et fiction

Fort de plusieurs récompenses internationales « La voix de Hind Rajab » est en lice pour le 
Tanit d’Or des JCC. Le film suscite un grand débat dans la sphère politique et culturelle. Cela 
n’est pas anodin car il s’agit là d’un sujet sensible qui touche tout le monde : le conflit israélo-
palestinien d’après les évènements du 7 octobre 2023. Kaouther Ben Henia se saisit de l’actua-
lité, d’un élément de l’actualité l’enregistrement de la voix de la petite Hind Rajeb qui appelle 
au secours pour l’exploiter sciemment dans une œuvre cinématographique bien pensée. 

Mercredi 17 Décembre 2025 - N°511



Les Journées
Mercredi 17 Décembre 2025 - N°5

«la voix de Hind Rajab» de Kaouther Ben Henia

Confrontation entre réalité
et fiction


