
نشرية الأيام - الدورة 36 - العدد السادس - الخميس  18  ديسمبر  2025

»وين ياخذنا الرّيح« للتونسية آمال القلّاتي:

الإنصات بمحبة وتفهم لجيل الشباب التونسي
»هل من سينما عربية جديدة اليوم؟« موضوع ندوة فكريّة:

سؤال مفتوح على الاختلاف



رئيس التحرير: ناجية السميري

المحررون بالقسم العربي:

كمال الشيحاوي
كمال الهلالي 

حسام علي العشي

المحررون بالقسم الفرنسي:
نايلة الغربي

 فايزة المسعودي
حنان شعبان 

هيثم حوال
الإخراج الفني: مروان بن صالح

فريق نشرية

أفلام تضع المتفرّج في قلب المسؤولية
الافتتاحيـــــة:

بقلم كمال الشيحاوي
تبدو المنافسة على جوائز هذه الدّورة الجديدة من أياّم قرطاج السينمائية من خلال ما 
التي عرضت حتىّ  شاهدنه من أفلام وما قرأناه من مقالات وآراء هنا وهناك عن الأفلام 
الآن في مختلف المسابقات قوية جدّا، لا من حيث عدد الأفلام المشاركة فحسب، بل من 
حيث شدّة الرهانات الجمالية والفكرية التي تحملها الأعمال المتبارية في مختلف الأصناف. 
وتقديرنا أنّ منافسة هذا العام ليست مجردّ سباق على الجوائز فقط بل هي احتكاك حيّ 
بين رؤى سينمائية متعدّدة، متقاربة أحياناً في أسئلتها، متباعدة في أساليبها، لكنها تشترك في 
شيء أساسي وهو وعيها العميق بأن السينما لم تعد تملك ترف البساطة ولا غواية الإجابات 

الجاهزة.
يكتفي  السينمائيين لا  الدورة هو حضور جيل من  اختيارات هذه  الانتباه في  يلفت  ما 
بتمثيل الواقع أو الشهادة عليه، بل يسعى إلى تفكيكه ومساءلته وإعادة تركيبه داخل بناء 
سينمائي مركبّ يرفض الاختزال ويقاوم الرؤية الأحادية الإيديولوجية. نحن أمام أفلام لا تقول 
النظر إليه؟ وأيّ  “هذا هو العالم”، بل تسأل: كيف يبُنى هذا العالم؟ ومن أي زوايا يمكن 

مسؤولية تقع على عاتقنا ونحن نحدّق فيه؟
هذا الجيل الجديد عربيًا وإفريقياً ودولياً، يبدو أكثر حذرًا من الشعارات وأكثر تشكّكًا 
في النبرة المباشرة التي تحوّل الفيلم إلى خطاب إدانة أو عريضة احتجاج. ليس لأنّ القضايا 
اختفت أو لأنّ مظاهر العنف والظلم والتهميش لم تعد حاضرة، بل لأنّ الوعي السينمائي 

التفكير.  الفجّة قد تريح الضمير لكنها نادرًا ما تفتح أفق  التسمية  أنّ  نفسه تطوّر وأدرك 
إلى  السينما  تحويل  عن  والابتعاد  الشكوى  عقلية  تجاوز  على  واضحًا  حرصًا  نلاحظ  لذلك 

مجردّ مرآة للبؤس أو منصة لتعداد المآسي.
في المقابل، تقترح أفلام هذه الدورة مسارًا آخر: جعل الفيلم مساحة جماعية للتأمل، مجاًال 
تتقاطع فيه الذوات، وتتشابك فيه الأصوات دون وصاية أخلاقية أو استعلاء معرفي. الكاميرا 
هنا لا تدّعي امتلاك الحقيقة بل تتقدّم بتواضع، تصغي، تراقب وتترك مساحات للغموض 
والأسئلة المعلقّة. حتى حين يكون الموقف السياسي حاضًرا فإنه يتسّرب عبر التفاصيل، عبر 

الجسد، النظرة، الصمت، وعبر بناء سردي يثق في ذكاء المتفرّج.
اختبارًا  تصبح  بل  أو سردية،  تقنية  مقارنة  الأفلام مجردّ  بين  المنافسة  تعود  لا  من هنا، 
لقدرة السينما على إعادة تعريف علاقتها بجمهورها. فالمشاهد في هذه الدورة ليس مدعوًا 
إلى الاستهلاك السلبي ولا إلى الاكتفاء بالتعاطف العابر، بل إلى مغادرة كرسي المشاهدة وهو 
مُثقل بالأسئلة، مشدود إلى شعور خفيّ بالمسؤولية. مسؤولية التفكير ومسؤولية إعادة النظر 

في موقعه من العالم، ومن الصور التي تصنعه وتعيد تشكيل وعيه.
المهرجان  أنّ  السينمائية  قرطاج  أياّم  من  والثلاثون  السادسة  الدورة  تؤكّد  المعنى،  بهذا 
ليس فقط فضاءً للاحتفاء بالأفلام، بل مختبراً حيًا لتحوّلات الكتابة السينمائية اليوم. سينما 
لا تهرب من الواقع، لكنها ترفض تبسيطه. لا تنكر الألم، لكنها لا تستثمر فيه بسهولة. سينما 
بذكاء وصدق  تصُاغ  الصورة حين  قدرة  وعلى  الإنساني  المشترك  وعلى  التعقيد  على  تراهن 

تجعلنا أقل يقينًا وأكثر انتباهًا وأشدّ انخراطاً في أسئلة زمننا.

شارع الحبيب بورقيبة
في قلب الحدث السينمائي 

وروّاده  بورقيبة  الحبيب  شارع  يعيش  أسبوع  امتداد  على 

قرطاج  لأياّم  والثلاثين  السادسة  الدورة  فعاليات  وقع  على 

الطويلة  الأفلام  من  مجموعة  برمجة  خلال  من  السينمائية 

قلب  في  كبيرة  شاشة  على  التنظيم  هيئة  وضعتها  والقصيرة 

الشارع )مجانا( وكأنها تقول للعابرين: »توقفّوا لمتابعة الحدث 

الموعد  هذا  في  مساء  الطقس  برودة  ورغم  الأبرز«  السينمائي 

من طرف  كبيرا  إقبالا  الشارع شهدت  عروض  أن  إّال  الشتوي 

مختلف  شديد  باهتمام  تابعوا  الذين  الفنون  سابع  عشّاق 

الأفلام التي اقترحتها الدورة.

إنها الجي سي سي القادرة على بعث تلك الحيويةّ المتفردّة 

وحتىّ  وثكناتها  ومقاهيها  وشوارعها  تونس  فضاءات  كلّ  في 

سجونها.

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد السادس - الخميس  18  ديسمبر  22025



وسياقات  تجارب  من  مخرجون  السينمائي  قرطاج  بأيام  الندوة  في  شارك 
مختلفة: التونسي إبراهيم لطيف، المصري أمير رمسيس، السوداني مجدي أبو 
سعيد،  تامر  المصري  نجار،  نجوى  الفلسطينية  صيام،  محمد  المصري  العلاء، 
التونسية عفاف بن محمود والأردنية زين درعي. هذا التنوّع في حد ذاته شكّل 
متقاطعة،  متعددة، هموم  اليوم: أصوات  العربية  السينما  صورة مصغّرة عن 

ومسارات إنتاج غير متشابهة.
أجمع المتدخلون على أن الحديث عن »سينما عربية« بصيغة المفرد يظل 
إشكاليًا. فهناك من رأى بوضوح، أن الأدقصح هو الحديث عن »سينمات عربية«، 
الفلسطينية  السينما  والسياسية.  والاقتصادية  الجمالية  شروطها  منها  لكلّ 
التونسية  أو  المصرية  السينما  تواجهها  التي  نفسها  التحديات  تواجه  لا   ، مثًال
أو السودانية، وإن كانت تشترك معها في سؤال الهوية والتمثيل والبحث عن 
الصعب  من  يجعل  لكنه  مشترك،  خيط  وجود  ينفي  لا  التعدّد  هذا  جمهور. 

اختزاله في تعريف واحد أو موجة موحّدة.
كان محور التمويل من أكثر القضايا جدلا في النقاش. توقفّ المخرجون مطوًال 
عند صعوبة الإنتاج داخل العالم العربي وضعف البنى الداعمة وغياب سياسات 
التمويل  سؤال  طرُح  السياق،  هذا  في  للسينما.  ومستدامة  واضحة  ثقافية 
واستمرار  الأفلام  إنجاز  يتيح  فهو  جهة  من  ملتبسة:  ضرورة  بوصفه  الأجنبي 

التجارب، ومن جهة أخرى يثير مخاوف تتعلق بالشروط، وبالصورة المتخيّلة عن 
العالم العربي وبحدود الحرية الفنية. بعض المداخلات شدّدت على أن الإشكال 
لا يكمن في مصدر التمويل بقدر ما يكمن في وعي المخرج وقدرته على الحفاظ 

على صوته وخياره الجمالي، دون الوقوع في فخ الإملاءات أو الصور النمطية.
من زاوية أخرى، تطرقّ النقاش إلى التحوّلات الجمالية في السينما العربية خلال 
باليومي والهامشي،  السنوات الأخيرة: ميل أكبر إلى السينما المستقلة، انشغال 
كسر للسرديات الكبرى وتجريب في الشكل واللغّة. رأى بعض المشاركين أن هذه 
السّمات قد تشكّل ملامح “سينما جديدة” لا بمعنى القطيعة التامة مع الماضي 
المقابل،  في  بالواقع.  السينما  وعلاقة  الحكي  أدوات  في  نظر  إعادة  بوصفها  بل 
حذّر آخرون من تحويل »الجِدّة« إلى شعار، مؤكدين أن القيمة الحقيقية لأي 
سينما تكمن في صدقها وقدرتها على طرح أسئلة حقيقية لا في تصنيفها الزمني.
العربية  للسينما  حاسًام  تعريفًا  يكن  لم  النهاية  في  الندوة  به  خرجت  ما 
الجديدة، بل اعترافاً صحيًّا بتعقيد المشهد. سينما تتحرك بين القيود والإمكانات، 
بين المحلي والعالمي، بين الحاجة إلى التمويل والرغبة في الاستقلال. وربما كان 
أهم ما كشفه النقاش هو أن السينما العربية اليوم مهما اختلفت مساراتها، 
لا تزال حيّة، تفكّر في ذاتها، وتعيد طرح سؤالها الأساسي: كيف نحكي قصصنا؟ 

وبأي لغة؟ ولمن نحكيها؟

في ندوة حملت عنواناً إشكاليًا ومفتوحًا على أكثر من تأويل، اجتمع عدد من المخرجين وصنّاع الأفلام العرب لمساءلة 
مفهوم »السينما العربية الجديدة«: هل هي تيار جمالي واضح؟ أم مجرد تسمية فضفاضة تطُلق على تجارب متفرقة 
توحّدها الجغرافيا أكثر مما يجمعها المشروع؟ منذ اللحظة الأولى، بدا أن السؤال لا يبحث عن إجابة نهائية، بقدر ما 

يستدعي النقاش والاختلاف.

هل من سينما عربية جديدة اليوم؟ موضوع ندوة فكريّة:

سؤال مفتوح على الاختلاف

 أصوات متعددة، هموم متقاطعة، ومسارات إنتاج غير متشابهة
بقلم: حسام علي العشي

3 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد السادس - الخميس  18  ديسمبر  2025



التي تحمل ملامح جيل كامل: قوية،  الشابة  الفيلم تقف عليسة، تلك  في صلب 
عنيدة، لا تخشى أن تدفع أحلامها إلى أقصاها، حتى وإن حاصرها مجتمع ما يزال 
مهدي  يظهر  المقابل  وفي  الواثقة.  خطواتها  من  ويخاف  الحرةّ،  المرأة  من  يتوجّس 
كشقيقها الروحي، شاب هشّ، قلق، يبحث عن سند داخل هذا الواقع المربك. تكمّل 
الشخصيتان بعضها: عليسة تدفع الريح نحو الأمام، ومهدي يذكّرنا بأن القوة لا تلغي 
التي  تونس  الجديدة،  تونس  ملامح  تي  القّال ترسم  الثنائي  بهذا  العطف.  إلى  الحاجة 

تتكوّن اليوم من خليطٍ بين الجرأة والارتباك بين الطموح العارم والهشاشة العميقة.

مواجهة بلا شعارات ولا صخب
يعيشها  كما  تظهرها  شعارات:  بلا  التونسية  الإدارة  بيروقراطية  المخرجة  تواجه 
الشباب كل يوم، صفوف، مكاتب مغلقة، موظفون يصدّون أكثر مما يساعدون. وهنا 
لا يصبح الحلم مجرد خطوة شخصية، بل معركة مع نظام يجرّ صاحبه إلى الخلف في 
كل محاولة للتقدّم. وفي لحظات كثيرة تبدو عليسة وكأنها تقاتل وحيدة، لكنّ الكاميرا 
تمنحها ما يحلم به كثيرون: تجسيدٌ بصري لقدرتها على تحقيق مشاريعها، على تحويل 

الأفكار إلى لقطات والأمنيات إلى صور نابضة بالحياة.
وفي خلفية الحكاية، يتسلل السؤال الأكبر: كيف يمكن لجيلٍ يريد أن يعيش بكرامة 

أن يصطدم بمجتمع ما يزال يختبر حرية المرأة كما لو كانت تهديدا؟ً 
حادثة  مجرد  ليس  التونسي  الجنوب  في  عليسة  له  تتعرضّ  الذي  الاعتداء  مشهد 
يتركها  لا  الفيلم  لكنّ  النساء.  أحلام  يلاحق  الذي  الرمزي  للعنف  اختزال  إنه  عابرة؛ 

الذين  فأهالي جربة  التضامن.  على  أيضاً  الكراهية، يضيء  يفضح  ما  فبقدر  وحيدة. 
هبّوا لنجدتها والذين قبضوا على الجناة يذكّرون بأن تونس ليست كتلة واحدة بل 

فسيفساء من البشر، فيها القاسي وفيها من يحمي الآخر بحبّ وبساطة.

الجرأة بكثير من اللّطف
تي« فيلماً جريئاً دون أن تبحث عن الإثارة. جرأته في صدقه وفي قدرته  تنسج »القّال
التقاط تفاصيل الروح الشبابية: موسيقى تتسلل إلى العظم، ضحكات تتقاطع  على 
الحرية وعيون  تمارين على  كأنها  الشاطئ  يقُال، خطوات على  لا  داخلي  مع خوف 
بل  البطلة  أحلام  بتصوير  تكتفي  لا  فالمخرجة  بعد.  يتشكّل  لم  تبحث عن مستقبل 
تمنحها فرصة أن تحلم داخل الفيلم، أن نرى الحلم وهو يتشكّل بالصوت والصورة 
وكأن السينما هنا ليست مرآةً للواقع فقط، بل الأداة التي تسمح للواقع بأن يتنفّس.

  فيلم »وين ياخذنا الريح« فيلم عن شباب يقف عند تخوم التحوّل: جيل يرفض 
أن يخُتزل في هشاشته أو قوته بل يجمعهما معاً في لحظة بعيدة المدى. هو فيلم 
صادق، رؤيوي مشغول بالعاطفة بقدر ما هو منشغل بالمجتمع ويكتب للموسيقى 

دوراً يليق بجيل يعتبرها لغته الأمّ.
تي أحد أكثر الأعمال التونسية قرباً  بهذه الرهافة، بهذه الصدقية، تقدّم آمال القّال
من نبض الشباب: فيلم يضعهم في مركز الصورة لا كرموز بل كقلوب تنبض كأجساد 

تخوض طريقها رغم الريح… وربما بفضلها.

في المسابقة الرّسمية للأفلام الرّوائية الطويلة: »وين ياخذنا الرّيح« للتونسية آمال القلّاتي

الإنصات بمحبة وتفهم لجيل الشباب التونسي اليوم
تي نقترب من شباب تونس كما لم نقربهم من قبل: بلا أحكام مُسبقة،  في »وين ياخذنا الريح« لآمال القّال
بلا وصاية، بلا تلك النظرة الفوقية التي كثيراً ما أحاطت جيل الحلم والريبة والتمردّ. هنا، تصغي المخرجة 
إليهم برهافة محبّة، بحدسٍ يعرف أن هذا الجيل لا يحتاج إلى من يرشده، بل إلى من يصدّق مخاوفه ويؤمن 

بقدرته على أن يخترع طريقه رغم كلّ ما يعترضه من حواجز مرئية وأخرى أكثر خبثاً.

بقلم كمال الشيحاوي

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد السادس - الخميس  18  ديسمبر  42025



ارتباك سائق  الطفل »ديا« في حادث سير كان بسبب  إصابة  الحكاية من  تنطلق 

يدعى »داين« يعمل لدى منظمة انسانية، لكنّ الفيلم لا يتوقفّ عند الألم الجسدي 

ومأساة موت الطفل في النّهاية بسبب تخلفّ البلد على جميع الأصعدة بل عند ما 

يكشفه هذا الألم من خرابٍ مؤسّساتي. فالمستشفى لا يشبه مرفقاً صحيّاً بقدر ما يشبه 

الذي  اليومي  وبالارتجال  بالفقر  الإداري  العجز  يتداخل  انتظار طويلة، حيث  نقطة 

يدفع الناس إلى الاعتماد على أنفسهم. وهكذا يصبح الجسد المصاب استعارةً لجسد 

وطن ينزف منذ عقود دون أن يجد من يضمد جراحه.

شهادة بعيدة عن الوعظ والمباشرتية
يرصد »رونايمو«، من خلال كاميرا تتقدّم ببطء شديد ارتباكات الحياة على هامش 

الدولة: ممرضّون بلا معدّات، أسُر تبحث عن دواء مفقود، رجال يفُاوضون على ثمن 

الإسعاف كأنهم يفاوضون على فدية.  ولا تأتي هذه التفاصيل بوصفها مشاهد عابرة، 

بل كأدلةّ دامغة على انهيار منظومة كان يفترض بها أن تكون أساس الأمان الاجتماعي.  

وهنا تتجّىل قدرة المخرج على تحويل اليوميّ إلى شهادة سياسية، دون أن يسقط في 

المباشرة أو الوعظ.

يقوم الفيلم في بناءه السردي على البنية الشذرية. فالأحداث لا تتتابع وفق خطّ 

مستقيم بل تتوزّع على شكل شظايا: وجه »ديا« المتعب، طابور المرضى، أفق مدينة 

الممزقة،  الإفريقية  الذاكرة  لتجسيد  طريقة  الشظايا  هذه  وتصبح  بالغبار...  تختنق 

ذاكرة لا تملك سردية واحدة بل تراكم طبقات من الألم والصبر والأمل الهش.

تتموضع »ديا« كشخصية تحمل جرحها الفردي ولكنها أيضاً تحمل ذاكرة جماعية، 

الحروب  بفعل  أنُهكت  كاملة  منظومة  ضحية  بل  فقط  حادث  ضحية  ليست  فهي 

والفقر وهجرة الكفاءات. وفي كل خطوة تخطوها داخل المستشفى أو خارجه، نشعر 

بأنها تقف في تلك المنطقة الرمادية التي تفصل بين الانكسار والرغبة في النجاة. إنها 

تجُسّد جيلاً كاملاً يعيش في بلدٍ يطالبه بأن يبتكر حلول النجاة وحده.

كاميرا تتابع الشخصيات بحميمية وعطف
من  فيقترب  الوجوه،  من  الشديد  القرب  على  قائمة  بصرية  لغة  »رونايمو«  يختار 

»ديا« بحيث تبدو كل رمشة عين جزءاً من الدراما. هذه الحميمية لا تكتفي بإظهار 

ألم الجسد بل تكشف أيضاً خوفه من المستقبل ورفضه للاستسلام. وفي الخلفية تتسللّ 

العتمة  إقناع  يحاول  أنهّ  لو  ببطء كما  الضوء  يتحرك  فيما  موسيقى شحيحة كهمس 

بالتراجع.

لا يقدّم الفيلم حلولاً جاهزة، لكنه يملك فضيلة أن يفضح ما يخُفى: غياب الدولة، 

قدرهم  يقاومون  ومواطنون  المساومة،  على  يقوم  اقتصاد  الصحّي،  القطاع  هشاشة 

بالحدّ الأدنى من الكرامة. وهكذا يحُوّل »رونايمو« حادث سير إلى ساحة تأمّل كبرى 

حول معنى البقاء في بلد يتفكك.

 »ديا« ليس مجرد شريط عن الألم بل عن القوة الكامنة في مواجهة الألم. إنه فيلم 

يعُيد طرح السؤال القديم الجديد: كيف نعيش حين تتخّىل الدولة عن واجبها؟ وكيف 

يواصل الفرد السير فوق أرضٍ تتصدّع تحت قدميه؟ بهذا الوعي الحاد، يضيف رونايمو 

تزال  الذات، سينما لا  والبحث عن  الجرح  إلى سينما  وإفريقياً ضرورياً  تشادياً  صوتاً 

قادرة على كشف ما لا يقُال وعلى تحويل الجرح إلى لغة مقاومة.

في »ديا« لمخرجه التشادي أشيل رونايمو، نكتشف فيلماً يضع حادثة سير بسيطة في الواجهة، لا بوصفها محور الحكاية، بل 

كـ تعلة درامية تفتح الباب على مأساة أكبر: بلد يتهاوى بصمت، ومنظومة صحية فقدت قدرتها على حماية أبنائها، واقتصاد 

يجرّ المواطنين إلى العودة نحو أشكال الفدية القديمة في ظلّ غياب الدولة غير المعلن. إنّ ما يبدو في البداية حادثاً عرضياً يتحوّل 

تدريجياً إلى مرآة باهتة لواقع أثقلته الفوضى والإهمال وانسداد الأفق.

بقلم: كمال الشيحاوي

في المسابقة الرّسمية للأفلام الروائية الطويلة: »ديا« للتشادي أشيل روانايمو

حين تكشف حادثة سير عن بلد  يتهاوى

5 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد السادس - الخميس  18  ديسمبر  2025



في فيلمه » خيول النار«، يروي سيرجي باراجانوف قصّة حبّ إيفان وماريشكا الممكنة 
والمستحيلة، بسبب أنّ والدها قتل والده. تسقط ماريشكا مع الشاة الضالة التي ذهبت 
للبحث عنها في نهربمنزلقات الجبل الوعرة. يكاد إيفان يجنّ من إحساس الفقدان، على 
إيفان  يستعيد  حبيباتهم.  في  يفنون  الذّين  العرب  والعُذريين  التروبادور  شعراء  شاكلة 
حبّ الحياة ويتزوّج من بالاقنا ولكنّها تخونه مع ساحر له القدرة على إيقاظ العواصف 

وإيقافها، ثمّ ينتهي الفيلم بموت إيفان.
والموت  والخيانة  والحبّ  الحياة   عن  قصّة  باراجانوف  يروي  لوحة  اثنتي عشرة  في 
بطريقة بديعة جدّا، لا يملك أسرارها إلاّ هو الذّي يبدو حقيقةً قائمة بذاتها وسط عمالقة 
السينما العالميّة. فهو يمزج بين فنّ الكولاج والشعر والموسيقى ليولدّ صورا أشبه بالأحلام، 

أشبه بإنشاء »عوالم فضُلى«.
 الغزال الذّي يمرح بين  الطفلين إيفان وماريشكا ثم نراه  بالقرب من قبرها، يقابله 
ومناجل  الحصان   مع  الغزال  ويشكّل  بالاقنا.  مع  علاقته   في  يحضر  الذّي  الحصان 
الحصّادين، مع الرمّان وألوان الطبيعة وإيقاعات الموسيقى الفلكلورية، علامات وأحجار 
لبناء ظلال أخرى ممكنة للحياة الواقعيّة، أو ما نتوهّم أنهّ كذلك. نكتشف مع سيرغي 
المجردّة.  العين  يتجاوز  وما  يتجاوزه  فيما  وتكمن  تظهر  الواقع  حقيقة  أنّ  باراجانوف 

جوهر الأشياء يكمن في ظلالها التيّ هي تجليّات لحقيقة أكبر: الوجود وألغازه.
أبعد من مفارقاته، أبعد من معضلات الحبّ وما يهبه من سعادة وخيبات، أبعد من  
باراجانوف  الشعراء. سيرغي  كبار  يلمسه سوى  لا  سحْرٌ  ثمةّ  الانسانية،  الظواهر  ظاهر 

أحدهم.
مثلا، حين يفقد إيفان مارشكا ويتوه مهملا نفسه غير راغب في مواصلة العيش بعد 
أن سلب الموت منه شغفه، يدخل في الغيبة ثمّ يستعيد حضوره. تقول النسوة المشفقات 
البائس: »لنعطيه تفاحة وشرابا كي يستعيد شغفه بالنساء ويجذبنه إليهنّ  على مصيره 
أرعنٌ، جزءٌ من  والرجل حيوانٌ  بثمارٍ  المرأة شجرةٌ حبلى  المعزاةَ«.  الشجرةُ  كما تجذب 
باطنٌ  قناع وظلٌ،  كلهّا في جوهر واحد  حيث كلّ شيء  الكائنات  التيّ تصهر  الطبيعة 
لنقيضه أو ما يخُيّلُ لنا أنهّ كذلك: الحياة والموت مثلا، سعادة الحبّ وخيباته، الخيانة 

والسخاء الأنثويّ..
الموت، مطلاّ على قبر  قناع  ويلبس  العريض  المعقّف  إيفان وهو يمسك بمنجله  نرى 
المنجل  بنفس  يحصد  الحقل  في  نراه  ثمّ  الطفولة،  غزال  بجوارها  يرعى  التي  حبيبته 
العريض وقد استعاد روحه التيّ تسع  وتختبر كلّ هذه المعاني. الغزال مثلا بما قد يحيل 
عليه من براءة وجمال وطفولة، يقابله الحصان بما قد يحيل عليه من عنفوان وقوّة ونهم 
للحياة. ومعا يمتزجان، باعتبارهما جزءا من معجزة الطبيعة الدالة، بدورها، على إعجاز 
الخلقْ ووجود خالق عظيم. والمنجل: حاصدُ كلّ روحٍ وبذرةٍ، يحيل على الموت وقسوة 

النهايات، وفي نفس الآن، على الحياة وعلى تجّددها.
وفي لمعات، يذّكرنا باراجانوف أنّ الوجود عرضيٌّ ) المشاهد الخاطفة لأناس سيختفون(، 
والظاهر.  الخافي  نلمس معه سحْره  يكفي كي  ولكنّه حقيقي وملموس وحادثٌ، وذلك 
كلّ ذلك يحكمه إيقاع الموسيقى، وما أعذبها من مُوسيقى في الفيلم، 

القادمة من غوْرٍ عميقٍ.
في فيلمه الثاني« لون الرمان«، يحوّل باراجانوف المشاهد إلى لوحات، 
القرن   ( نوفان  سياط  الأرمني  للشاعر  الداخليّة  الحياة  عن  منمنمات 
داخل  من  الروحيّة  يروي سيرته  بل  قصّة،  يروي  لا  الثامن عشر(. هو 
النفس وما يحدث فيها من أحاسيس وما تلتقطه من جمالٍ متفشٍّ في 
كلّ شيء. الكتب القديمة برسومها التيّ يغسلها الرهبان وينشرونها على 
الأرض وعلى السطوح بين القباب كي تجفّ، حسّ ريحٍ وحفيف ورقٍ مع 
حسّ تقليب الصفحات، القدّيس سيبستيان يعبُر خفيفا على حصانه ذي 
الحركات المتأنيّة  بنفس حركات مسرح خيال الظلّ، الشاعر الطفل وهو 
يقلدّ حركات القدّيس كمن يركب على حصانٍ خافٍ، لوحات القرويين 
وهم يعدّون الذبائح بعد أن يضعوا عليها أكاليلَ زهورٍ ويقيمون الولائم، 
الشاعرُ الطفلُ وهو يطلّ على نفسه وقد كبرمن كوّة على السطوح في 
م وهو يمشي في نفس الماء الذّي غسلت فيه نساءٌ زرابي ذات ألوانٍ  الحّام

وتشكيلات شتىّ...
ولما  باراجانوف  سيرغي  الكبير  السيّد  لهذا  ممنونون  نحن  وبعدُ... 
فنون  عُصارة  من   تأخذ  حين  السينما  ولمعجزة  عظيم  فنّ  من  خلفّه 

الشعر والموسيقى والفن التشكيلي وتصنع عطرا يصْبغُ في الروح...

ضمن أفلام قسم » سينما تحت المجهر« الذّي يحتفي في هذه الدورة بالسينما الأرمنية عُرض فيلمان لعبقري 
السينما سيرجي بارجانوف  » خيول النار« و«لون الرمّانة«. هُما أكثر من فيلمين. تحفتين من الفنّ الرفيع الذي يمزج 

مزجا رائعا بين الموسيقى والشعر والتشكيل.
بقلم: كمال الهلالي

 سينما تحت المجهر »خيول النار« و»لون الرمّانة«، للأرمني سيرجي باراجانوف

صانعُ العطور التي تصبغُ في الروح العميق

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد السادس - الخميس  18  ديسمبر  62025



Le récit s’ancre dans le quotidien d’une population prise au piège 
: files d’attente interminables pour obtenir un visa, coupures de 
gaz, routes bloquées, familles séparées par les murs. Yahya, jeune 
étudiant réservé, rêve de quitter Gaza, mais ses demandes sont 
systématiquement rejetées. Autour de lui, la vie se rétrécit, entre 
frustrations et impossibilités. Osama, vendeur de falafels, évolue 
dans le même environnement de précarité et d’attente. Ensemble, les 
deux hommes montent un petit trafic de drogue dissimulée dans les 
pains pitas, une activité aussi risquée que dérisoire, bientôt menacée 
par l’intervention d’un policier corrompu qui bouleverse leur fragile 
équilibre.

Ce point de départ, simple en apparence, devient peu à peu le 
reflet d’une existence collective confinée dans un espace sans issue. 
Les frères Nasser transforment cette histoire de survie en un récit à 
double fond, où la fiction et la réalité s’entrelacent. Lorsque Yahya 
est recruté pour jouer dans un film de propagande produit par le 
ministère de la Culture, les frontières entre cinéma et vie quotidienne 
s’effacent. Le Rebelle, présenté comme « le premier film d’action 
tourné à Gaza », tourne au chaos : les acteurs palestiniens refusent 
d’incarner les soldats israéliens, le budget est dérisoire, et les armes 
utilisées sont parfois réelles. L’absurde devient menace, et la satire 
dévoile le danger d’un système où même la fiction se transforme en 
champ de bataille.

Avec ce film dans le film, les Nasser renforcent la dimension politique 
de leur œuvre. Dans le scénario que Yahya doit interpréter, un autre 
Yahya, chef de la résistance, prend forme à l’écran. Ses répliques 

résonnent comme une réponse directe aux discours occidentaux 
qui assimilent systématiquement les résistants palestiniens à des 
terroristes. Ce double jeu entre personnage et symbole brouille les 
repères : difficile de ne pas penser à Yahya Sinwar, dirigeant du 
Hamas, qui partage le même prénom. Ce parallèle, à la fois troublant 
et ironique, souligne la frontière poreuse entre fiction et réalité, entre 
les récits imposés et ceux qu’on tente d’effacer.

Tourné en Jordanie, Il était une fois à Gaza a été écrit avant le 7 
octobre, mais les événements récents lui confèrent une portée nouvelle. 
Les réalisateurs ont ajouté au montage quelques éléments qui en 
accentuent l’ironie tragique. On y entend notamment un extrait de 
discours de Donald Trump vantant le potentiel touristique de Gaza, 
qu’il imagine transformée en « riviera du Moyen-Orient ». Ce contraste 
entre la vision fantasmée et la réalité du siège condense l’esprit du 
film : une œuvre qui rit du désastre pour mieux en révéler la douleur.

Porté par un duo d’acteurs d’une grande justesse, le film oscille entre 
burlesque et mélancolie, entre satire et tragédie. Les personnages, ni 
héros ni victimes, avancent dans un monde brisé, mus par la seule 
volonté de rester debout. Les Nasser filment la dignité des gestes 
ordinaires, l’humour comme ultime rempart contre la peur, la solidarité 
comme refuge au milieu du chaos.

Au-delà de sa portée politique, Il était une fois à Gaza célèbre la 
vie obstinée qui persiste malgré tout. Dans les regards, les silences 
et les rêves inachevés, on perçoit l’entêtement à survivre, à créer, à 
espérer. Le film ne montre pas seulement la destruction : il en révèle 
la résistance, celle du cœur et de la mémoire, face à l’effacement.

En situant Il était une fois à Gaza en 2007, Arab et Tarzan Nasser reviennent à une année 
charnière de l’histoire palestinienne : celle de l’arrivée au pouvoir du Hamas et du début 
d’un blocus qui isole la bande de Gaza du reste du monde. Dans ce contexte d’enferme-
ment et de pénurie, les deux frères signent une fable à la fois tragique et burlesque, où la 
survie devient une forme de résistance et où l’humour sert à affronter l’absurde.

«Il était une fois à Gaza»:

chronique d’un territoire
entre désespoir et résistance

Par Neïla DRISS, journaliste, membre de l’ATPCC

Jeudi 18 Décembre 2025 - N°67



Sofiène Ben Farhat/ Cri-
tique (Tunisie)

« Un festival d’art et d’es�-
sais qui a donné à l’humanité 
des noms illustres …»

Je considère que le rendez-vous des 
JCC est fondamental. Certes, il n’est 
pas très riche mais il a des valeurs. En 
le comparant à d’autres festivals, il est 
prolétaire. Sa vocation est d’être un 
festival de ce qu’on appelle, tiers monde, 
un festival d’art et d’essais, un festival 

qui a donné à l’humanité des noms aussi illustres que Yussef Shahine, 
Sembane Osmane, Sulaymen Cissé, Nouri Bouzid, Moufida Tletli. 
Un festival qui a été conçu pour donner droit au cité international 
aux gens méprisés ou sous-estimés, ceux qui ont toujours lutté pour 
s’affirmer. Pour moi, Carthage est un festival, même s’il n y a pas les 
oripeaux des autres festivals, l’argent, les stars qu’on trouve dans 
d’autres festivals proches, il reste quand même un festival essentiel, 
parce qu’il affirme cette veine, cette verve, ce désir de vivre de 
l’Afrique, du monde arabe, de l’Amérique latine, de l’Asie . La 36ème 
édition a bien ciblé le retour des fondamentaux, essentiellement à 
travers le cinéma africain, certaines expériences du cinéma arabe, 
d’après les quelques synopsis et critiques des films qui sont passés 
ailleurs, que j’ai lus en attendant de les voir pendant le festival, 
et de faire une rétrospective sur des bâtisseurs tel que Sulaymen 
Cissé qui, il y a trente ans faisait une image qui pratiquement était 
presque impossible à faire dans des pays développés à ce moment. 
Donc, je crois que cette session est prometteuse dans la mesure où 
elle est un retour à la case du départ, une case d’exaltation, sincère, 
de valeurs. Malgré tout, ce qui fait la richesse en matière de culture 
ce n’est pas l’argent, ce sont les valeurs, les idées, c’est le fait de 
s’affirmer, quand on pense à Mohamed Chokri par exemple dans la 
littérature, il a côtoyé les plus grands, pourtant, c’était une personne 
qui a toujours vécu dans les marges au Maroc, en méditerranée et 
ailleurs. Ce festival est intarissable au niveau de ses ressources et 
de ses valeurs dans un monde qui est entrain de perdre toutes ses 
valeurs. Cette 36ème édition renoue avec l’esprit du pionnier Taher 
Cheriaa, des précurseurs comme Ahmed Bahaeddine Attia qui avait 
cru au cinéma tunisien, un certain moment et avait consenti beaucoup 
de sacrifices pour produire des films comme l’homme de cendre, 
Sabots en or, le silence des palais et un clin d’œil aussi à Omar Khlifi, 
des gens qui, avec des moyens de bord, des ustensiles de cuisine, 
avec la fanfare de l’armée, sont arrivés quand même à faire des 
films qui ont fait date de l’histoire de Tunisie.

Les films qui sont retenus pour la compétition officielle sont les films 
de trois femmes. Maintenant le cinéma se féminise, se rajeunit de plus 
en plus. À l’époque, il fallait avoir la quarantaine ou la cinquantaine 
pour faire un film, c’est le cas de Nouri Bouzid ou Brahim Babai 
ou Moufida Tlatli. Maintenant nous avons une nouvelle vague de 
jeunes qui sont hors système et qui pensent en dehors des sentiers 
battus, de manière indépendante. C’est une nouvelle vague qui va 
donner naissance à un nouveau concept qui est le cinéma tunisien. 

Jusque-là nous avons des films tunisiens et non un cinéma tunisien, 
c’est-à-dire, il n y a pas une industrie du cinéma, les intermittents 
du spectacle souffrent, les gens attendent toujours des subventions. 
Il y a beaucoup de jeunes et de jeunes femmes qui sont inventifs, ils 
continuent à rêver même dans la souffrance. Je suis optimiste quand 
je vois cette jeunesse foisonnante et branchée.

Assistant réalisation
du film Cimetière de vie 

de Mamadou Mustapha 
Gueye (Sénégal)

«Nos cinémas ont
des racines ici !»
Carthage est pour moi un rendez-vous 

très important, c’est ici que j’étais pour la 
première fois sur le continent, avec mon 
premier long métrage documentaire. 
À chaque fois, on découvre une bonne 
programmation. Le festival est important parce que c’est ici la base. 
Nos cinémas ont des racines ici et l’arbre ne doit pas oublier ses 
racines. Le Sénégal à travers Mambéty, Sembène…ils  pensaient le 
monde ici. Aujourd’hui, puisque il y a des modes de visions, le cinéma 
aussi doit retourner à ses racines pour refonder les choses. Je suis ici 
avec mon film. C’est une continuité de venir ici à Carthage, montrer 
mes films et une manière de dire que sur ce continent, on peut faire 
des films.

Salim Saâb : réalisateur 
(Liban)

« Le festival appuie
le cinéma indépendant… »
Je considère que les Journées 

cinématographiques de Carthage, un 
festival exceptionnel qui soutient le 
cinéma arabe et africain. Il appuie 
également le cinéma indépendant, 
celui qui transmet un message et qui 
braque la lumière sur les causes. Il 
est vraiment important que cette année, le festival focalise sur 
la question palestinienne. J’ai présenté mon film Walid Chmait, 
une vie au cœur du cinéma et qui est un hommage à mon 
père décédé récemment. C’était un artiste polyvalent. Le film 
rend  hommage à sa carrière artistique, cinématographique et 
culturelle. Malheureusement, il nous a quittés au cours du film, 
mais je n’ai pas voulu interrompre cette création, il y a également 
les gens qui l’entouraient au Liban. 

Mon père a vécu une période en Tunisie, et je suis fier que je 
présente le film ici aux JCC.

Faiza MESSAOUDI

Les Journées cinématographiques de Carthage sont aussi un espace de convivialité, 
de rencontre et d’échange dans les cafés, les couloirs de la cité de la culture et même 
pendant les queues d’attente. Nous avons profité pour récolter quelques témoignages 
autour de la valeur de ce festival :

Des impressions et des regards…
Jeudi 18 Décembre 2025 - N°6 8



L’isolement, la douleur de la perte et la solitude 
sont des maux dont souffrent les séniors mais 
en particulier ceux de la diaspora. En effet, 

pour pouvoir faire face au déracinement, la famille, 
les amis et la communauté sont le principal refuge 
pour les immigrés qui doivent réapprendre à trouver 
de nouvelles marques et s’adapter à  une nouvelle 
société. Ainsi la perte de l’être cher devient une 
double perte car il symbolise à la fois l’être aimé 
et la patrie de substitution. Cette douleur ressentie, 
ce chagrin inconsolable, Bamar Kane a  su nous la 
transmettre à travers le moment traditionnel du café 
entre trois amis séniors de la diaspora sénégalaise 
en France. Ouzin, Baba et Sémou, amis de longue 
date et retraités, ne manquent jamais leur rendez-
vous quotidien autour d›un café. Ce rituel entre 
amis est rompu soudainement quand un jour Sémou 
inconsolable après la mort de sa femme ne se 
présente pas à leur rendez-vous. Les gestes quotidiens 
pour préparer le café allant de la préparation de 

la cafetière italienne jusqu’au bruit et l’odeur suivi 
de l’invitation prononcé « Café ? » inaugurent le 
moment convivial entre amis partagé depuis 45 ans.  
Ce moment de convivialité et d’amitié structure le film 
pour mettre en lumière l’importance de l’amour, de 
l’amitié, de la famille et du partage dans une société 
moderne qui cultive de plus en plus l’individualité. 

Avec « Café ? »,  Bamar Kane évoque avec 
beaucoup de poésie et originalité  des sujets liés à la 
solitude la fuite du temps et la détresse des personnes 
âgés face à la mort de leurs proches. Résignation 
et résilience, le moment amical partagé autour d’un 
café se transforme vers la fin du film en un moment 
de remémoration  de l’esprit de l’ami perdu. Par le 
biais de sa caméra, Kane transforme une boisson 
chaude symbolisant la convivialité en une matière 
narrative esthétique poétique pour aborder d’une 
manière romantique des questions liées au sentiment 
tragique de la vie.

Hanène CHAABANE

 «Un seul être vous manque est tout est dépeuplé»
« Un seul être vous manque est tout est dépeuplé » cette citation célèbre du 

poète romantique français Alphonse de Lamartine tirée de son poème « L’isole-
ment » (1820) reflète l’essence même du court métrage « Café ? » du réalisateur 
sénégalais Bamar Kane projeté dans le cadre de la compétition officielle des JCC 
2025. 

 «Café ?» du sénégalais Bamar Kane :
Jeudi 18 Décembre 2025 - N°69



«Cinéma Kawakeb» de Mahmoud Al Assad filme les heures de perdition d’une salle de 
cinéma prisée de Amman. Le travail effectué est un exercice de conservation de la mé-
moire remarquablement bien conduit par Mahmoud Al Assad, qu’on a rencontré lors de 
la 36eme édition des JCC.

- Quel est la genèse de votre documentaire 
«Cinéma Kawakeb» qui raconte la conservation 
d›une salle de cinéma sur le point de périr ? 
C’est en effet une des dernières salles de cinéma 
restante de nos jours à Amman. Seulement deux 
personnes y travaillent encore. C’était d’ailleurs un 
point de départ pour l’écriture du film. Raconter 
la salle est le point déclencheur d’un travail 

d’archivage important qui vise à sauver «Cinéma 
Kawakeb» de l’oubli. 

- Réaliser ce précieux film a dû vous coûter 
beaucoup de temps... 
4 ans en discontinu. Il y’a eu un grave litige entre 
le propriétaire de l’immeuble, celui de la salle de 
cinéma et les fonctionnaires de l’espace. Un bras 
de fer s’est tenu avec des procès et des plaintes. 
C’était assez houleux. Une seule personne tient les 
rênes désormais de l’espace. Une autre définition 
du cinéma à surgi. 

- La sauvegarde de la mémoire collective est 
primordiale. Y’ a t- il d’autres édifices qui 
disparaissent, à part celui de Kawakeb ? 
Quelques bâtiments et les autres salles de cinéma 
qui deviennent des centres commerciaux, des 
ateliers, ou qui sont rasés. Les salles de cinéma sont 
en voie de disparition. Le même problème qui est 
courant un peu partout dans le monde.

- L’écriture est la base de votre documentaire. 
Comment se processus a t-il pu voir le jour ? 
Grace à l’aide d’un ami syrien, j’ai pu mener à bout 
ce processus. Il a même accompagné le film jusqu’au 
montage et ensemble on a pu atteindre notre 
objectif. Le film s’est inscrit dans l’histoire. Ce film 
est un geste contre l’oubli. Une action de résistance. 
Une sauvegarde urgente de la mémoire et un travail 
d’archivage élaboré qui sert la mémoire collective 
et reconnait tout un travail d’équipe. La résistance 
culturel qui est de mise de nos jours. Clin d’œil à la 
force des personnes marginaux, leur ténacité, leur 
survie dans un lieu aussi clos, ou à comment faire 
vivre leurs familles littéralement. Leur diversité ont 
fait la puissance du film. 

Haithem HAOUEL

Entretien avec Mahmoud Al Assad, réalisateur de «Cinéma Kawakeb»:

«Ce film est un geste contre l’oubli»

Jeudi 18 Décembre 2025 - N°6 10



Déracinement, précarité, avenir incertain sont les 
principaux thèmes exploités dans «Promis le ciel», 
film choral qui explore  la vie à Tunis de trois 

femmes subsahariennes dont les destins s’entrecroisent sur 
fond de violentes répressions. Jolie (Laeticia Ky) est étu-
diante, Naney (Debora Lobe Naney) a abandonné sa fille en 
Côte d’Ivoire et tente depuis trois ans de partir vers l’Eu-
rope. Toutes les deux ont trouvé refuge chez Marie (Aissa 
Maiga), pasteure évangélique prêchant  dans la clandestinité. 
Les trois femmes, coupées de leurs familles, élèvent la petite 
Kenza survivante d’un naufrage de migrants. 

Le film démarre dans la joie et l’allégresse. Une scène 
où Marie et Naney lave la petite Kenza dans une baignoire 
et l’interrogent sur l’embarcation de migrants qui a fait un 
naufrage en mer. Jolie les rejoint pour leur dire qu’elle ne 
peut pas s’occuper de la fillette à cause de ses études.

Sans tomber dans le mélodrame et les lieux consommés, 
la réalisatrice aborde les destins brisés de ces femmes avec 
humour et une énergie stupéfiante. La naïveté de la pas-
teure qui donne de l’espoir à ses fidèles leur faisant croire 
des lendemains meilleurs : « Vous êtes le cadeau de Dieu » 
les rassure-t-elle. Malgré la ville inhospitalière, Naney et 
Joolie se permettent des virées nocturnes où elles dansent 
et s’amusent avec leurs copains.

« Promis le ciel » dénonce avec subtilité le racisme et les 
persécutions dont font l’objet les ressortissants des pays 

sub-sahariens dont la vie devient compliquée lorsqu’ils ne 
trouvent pas où loger et que leurs argents envoyés par leurs 
familles sont bloqués. Une situation pour le moins angois-
sante que la réalisatrice donne à voir sans égratigner les 
pouvoirs publics mais juste attirer l’attention d’un phéno-
mène qui existe bel et bien.

L’œuvre dépasse les portraits de ces trois femmes et pro-
pose une peinture plus large d’une communauté sub-saha-
rienne immigrée en Tunisie. Une Tunisie qui représente un 
point de passage vers l’Europe et non une destination dans 
laquelle elle veut s’implanter. Marie, bien qu’elle soit en 
situation régulière, a du mal à renouveler sa carte de séjour 
et par conséquent n’arrive pas à obtenir un contrat de loca-
tion auprès du propriétaire tunisien qu’elle paie pourtant 
sans retard. La situation de Naney n’est pas plus réjouis-
sante. Elle subsiste tant bien que mal grâce à de minces 
affaires avec un ami tunisien. Quant à Jolie, elle n’est pas à 
l’aise sous la tutelle de Marie.

Les trois comédiennes remplissent parfaitement leur 
contrat et sont convaincantes dans leur rôle. Debora Lobe 
Naney, que la réalisatricea découverte par hasard alors 
qu’elle tentait de traverser la Méditerranée, crève l’écran 
par sa présence lumineuse. Aïssa Maïga, qui campe le per-
sonnage de Marie est juste magnifique dans ce récit à la 
fois réel et poétique.

Neila GHARBI

Compétition officielle : Promis le ciel d’Erige Sehiri

Peinture de la communauté sub-saharienne

Erige Sehiri, tunisienne établie en France, avait bluffé les spectateurs avec son premier long 
métrage « Sous les figues », huis clos sur les femmes ouvrières dans un champ de figues, son 
deuxième long métrage « Promis le ciel » (sélectionné à la section Un Certain Regard au Fes-
tival de Cannes 2025) est en lice pour les Tanits de la 36ème édition des Journées cinématogra-
phiques de Carthage.

Jeudi 18 Décembre 2025 - N°611



Les Journées
Jeudi 18 Décembre 2025 - N°6

Peinture de la communauté 
sub-saharienne


