
نشرية الأيام - الدورة 36 - العدد الثامن - السبت  20  ديسمبر  2025

الجزائر وفلسطين في فيلمين روائيين قصيرين:

هموم صغرى... هموم كبرى

عن آفاق السينما الملتزمة بالقضية الفلسطينية:
حماية  الفلسطيني من التحول إلى رقم، والقضية إلى كليشيه



رئيس التحرير: ناجية السميري

المحررون بالقسم العربي:

كمال الشيحاوي
كمال الهلالي 

حسام علي العشي

المحررون بالقسم الفرنسي:
نايلة الغربي

 فايزة المسعودي
حنان شعبان 

هيثم حوال
الإخراج الفني: مروان بن صالح

فريق نشرية

يتبيّن انطلاقاً من مسار السينما الفلسطينية وتحوّلاتها، أن أهم ما هو مطلوب اليوم هو القطع مع الصورة 

النمطية، سواء تلك التي ينتجها العدو أو تلك التي قد تنتجها النوايا الحسنة نفسها. ففلسطين ليست »مشهد 

دم« متكرر ولا »أيقونة ألم« مجردّة، كما ابتذلتها بعض القنوات التلفزية الاخبارية بل فضاء حياة كاملة، مركّبة، 

الإنسان إلى مركز  تعُيد  بأن  القضية مطالبة  تدافع عن  التي  الوجود. والسينما  أسئلة  متناقضة، ومفتوحة على 

الكادر: الإنسان في خوفه، في يوميّته، في رغبته في الحب وحقّه في العيش العادي. هنا تحديداً تكمن قوة السينما 

الفلسطينية حين ترفض الاختزال، كما فعلت تجارب جمعت بين السياسي والحميمي، بين العنف والسخرية، وبين 

المأساة والعبث. 

جمالياً، لم يعد الخطاب المباشر كافياً ولا فعّالاً. فالمطلوب هو الاشتغال على اللغة: على الصمت بقدر الكلام، 

على الفراغ بقدر الامتلاء، وعلى التفاصيل الصغيرة بوصفها خزاّن المعنى. إنّ لقطة لبيت، أو لشارع، أو لجسد 

اليوم مطالبة بأن  التي تريد الدفاع عن فلسطين  أنّ السينما  أبلغ من بيان سياسي. وتقديرنا  ينتظر، قد تكون 

تثق في الصورة، لا أن تستخدمها كوسيط دعائي. وهذا ما جعل التجريب البصري والوثائقي الشخصي والروائي 

المتقشّف من أهم أدوات التعبير المعاصر.

ثلّ الألم  وفكرياً، يطُرح على السينما الفلسطينية وعلى كل سينما متضامنة معها تحدّ أخلاقي حاسم: كيف نُم

دون استثماره؟ كيف نصوّر الضحية دون تجريدها من كرامتها؟ وكيف نظُهر العنف دون تحويله إلى فرجة؟ هنا 

يتقدّم خيار الإنصات بدل الادّعاء والمرافقة بدل التلصّص والبطء بدل الإثارة. 

إنّ الكاميرا ليست سلاحاً فقط بل مسؤولية. والسينما التي تدافع عن فلسطين هي تلك التي تدُرك أن كل 

صورة إمّا أن تكون إضافة للعدالة أو خدمة غير مباشرة لخطاب القوّة.كما أنّ الدفاع عن القضية لا يعني الانغلاق 

داخلها. فالسينما الفلسطينية، حين تكون في أفضل حالاتها، تنفتح على الكوني من بوابة المحلي وتخاطب العالم 

ة لأسئلة  لا بلغة الشكوى بل بلغة الفن. إن فلسطين في هذه الأفلام، ليست استثناءً خارج التاريخ، بل مرآة مكبّر

معاصرة: الاستعمار، الذاكرة، العدالة، الحق في السرد، ومعنى أن تكون إنساناً تحت القهر.

لذلك، فإنّ ما هو مطلوب اليوم من السينما الفلسطينية، ومن كل سينما تريد أن تكون في صفّها هو الشجاعة 

الجمالية قبل الشعار والعمق الإنساني قبل الموقف المعلن. أن تكون السينما فعلاً ضدّ المحو، لا بتكرار الصورة، 

بل بإعادة اختراعها. أن تنُقذ الإنسان من التحوّل إلى رقم، والقضية من التحوّل إلى كليشيه. عندها فقط تصبح 

إليها صوتها  تعُيد  بل  فحسب،  فلسطين  عن  تدُافع  لا  حرةّ،  مساحة  السينما  وتغدو  حقيقية،  مقاومة  الصورة 

ووجهها وحقّها في أن ترُوى كما هي: حيّة، موجعة، وعنيدة.

عن آفاق السينما الملتزمة بالقضية الفلسطينية:

حماية  الفلسطيني من التحوّل إلى رقم، والقضية إلى كليشيه
لم تعد السينما الفلسطينية، اليوم، ولا السينما التي تدافع عن القضية الفلسطينية في أي مكان من العالم مطالبة فقط بأن 
»تدُين« أو »توُثقّ«، بل بأن تعيد ابتكار لغتها في مواجهة آلة إبادة لا تستهدف الأرض وحدها، بل المعنى والصورة والذاكرة. 
وفكرياً:  جمالياً  امتحاناً  صار  بل  أعلى  بوضوح  يُقال  مضمون  مسألة  ولا  خطابياً  شأناً  يعد  لم  الفلسطينية  القضية  عن  فالدفاع 
كيف نصنع صورة تقاوم؟ كيف نفُشل سردية المحتل دون أن نسقط في التبسيط أو الاستهلاك العاطفي؟ وكيف يمكن للسينما 

الفلسطينية أو المتضامنة معها، أن تكون وفية للإنسان الفلسطيني لا للرمز الجاهز؟

بقلم كمال الشيحاوي

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الثامن - السبت  20  ديسمبر  22025



الفيلم الجزائري« عسّاسات الليل« لنينا خدّة: 
هموم صغرى

وحزينة.  صامتة  شابة  تتبعهم  ضيّقا  درجا  ويصعدون  تابوتا  يحملون  رجالٌ 
التي  وحفيدتها  فرنسا  من  قدمت  التي  الميتة  الجدّة  ضيفين:  العائلة  تستقبل 
صحبتها في الرحلة الأخيرة. تتواتر مشاهد السهر على جثمان الجّدّة ضمن طقوس 

الوداع الأخير.
رويدا رويدا ستتكشّف عقدة الفيلم: استحالة إكمال الحداد على عزيز ميّت 
نع على النساء حضور الجنازة. تختزل الجدّة الميتة فصولا كثيرة من التاريخ  لأنهّ يُم
الجزائري المعاصر فلقد عايشت مفاصل كبرى منه: الاستقلال والنزول من الأحراش 
ثم السكنى في المدينة ثم الهجرة مع الجدّ إلى فرنسا. ثمةّ تناقضات صغرى تكشف 
عن النفاق المجتمعي: الخال حارسُ التقاليد الذّي يمنع النساء من حضور الدفن 
ويصّر على أن يصاحبه ابن أخته إلى المقبرة رجل عاطل، بينما  الخالة وتعُيل طفلها 
متحمّلة لمسؤوليات ملقاة على عاتقها دون شكوى. ويشكّل التواطئ والانسجام 
الحادث بين الحفيدة المغتربة والطفل نقيضا لعالم الكبار الغارقين في ليل التقاليد 

التيّ وّىل زمانها وأدبر.
زمانٌ يحتضر ولعلهّ مات مثل الجدّة، وزمانٌ آخر يتسللّ مثل شبح من تاريخٍ 
المواضعات  تفرضه  كقناع  الحزن  يلبس  الذّي  الخال،  وصرامة  المنع  رغم  قادمٍ. 
خالتها،  عليها  اشارت  أن  بعد  بعيد،  من  الدفن  لوقائع  نورا  تحضر  الاجتماعيّة، 
بالذهاب مع موكب الدفن، بهدوء من لمس واختبر تآكل الميْز المسلطّ على النساء.

المفارقة أنّ من يحرس هذه التقاليد هنّ النساء، عسّاساتُ الليل، ومن يقاومها 
ويخرق صرامتها هنّ أيضا النساءُ، صانعات الحياة. ثمةّ انزلاق ناعم إلى زمن آخر 
مشتهى، يضعهنّ أمام المفارقة الأكبر: الحياة في مواجهة الموت، والتاريخ الكبير حين 
يتقاطع مع التاريخ الفردي للجدّة التي تخُتزل فيها التحوّلات الكبرى لتصير علامةً 
عليها. أمّا أبطال الحاضر، فهم يعيشون على الأطراف، في برزخ بين زمنين: قديم  

بصدد الاحتضار وجديد يجب الانخراط فيه، زمن المدينة والمدنيّة الجزائريةّ حيث 

بقدرة النساء - كما الخالة مع ابنة أختها - أن يتجوّلن بحرّية وأن يتنفسنّ هواء 

طلقا، حاملات لحداثة تتقدّم بارتباك خجولٍ، حارساتٍ لنهارٍ مقبلٍ لا لليلٍ مُدْبرٍ.

 الفيلم الفلسطيني »ذاكرة متقاطعة« لشيماء 
عواودة: هموم كبرى

يكون  أن  متاقطعة«  ذاكرة  القصير«  الروائي  فيلمها  عواودة في  اختارت شيماء 

زمن الأحداث في الانتفاضة الثانية بمنطقة الخليل، معوّلةً على ما يتيحه البوْحُ من 

رسم للعوالم الداخليّة وما يقع في النفس حين يكون المصير الفردي عاصفاً، وقتَْ 

الأحداث الكبرى.

بصوت مشحون بالعاطفة والحميمية، أشبه بهمسٍ منها إلى والدتها، يصاحب 

الجيش  الاحتلال.  اليوميةّ تحت  الحياة  اللوحات وفصول  تتواتر  الفيلم،  مشاهد 

الاسرائيلي يهدم البيوت، بتفاهة الشّر المبتذل. يفخّخها ويفجّرها بساديةّ  ومجانيّة 

من يقوم بفعل صغير ولا يحسب آثاره المؤدية لشّر أكبر، وليس من شرٍّ يجاوز 

البيوت من  أصحاب  أسنانهم هادئون يمنعون  المسلحّون حدّ  الجنود   الاحتلال. 

إخراج ما يستطيعون حمله في الزمن الباقي لهم قبل تهديم البيت. الفلسطينيون، 

في مشهد نقيضٍ، مقيدّون راكعون على الأرض في أسواق المدينة، كأنهّم في مشهد 

صلاة داخليّة تصلهم بأرضهم، لا في مشهد إذلالٍ.

غير  هذا  الطفولي  وبلعبهم  الجنود  يحرسها  مستوطنة  قرب  يلعبون  أطفال   

العابئ، حتىّ انهّم يتبادلون المزاح مع الجنود، يكسرون غلظتهم وقسوة الاحتلال. 

باقون في أرضهم ورابطتهم بها أقوى وأمتن. والفيلم يظُهر هذه الوشائج اللامّرئيّة 

التيّ تجمع بين الفلسطيني ووطنه بذكاء ورهافة من يحرص باستمرار على رتقْ 

ما يحاول الاحتلال تمزيقه، صابراً مُرابطاً إلى أن يرث الأرض واسمها )كانت تسُمّى 

فلسطين..صارت تسُمّى فلسطين( وذاكرتها الغاصّة بالأنبياء.

الجزائر وفلسطين في فيلمين روائيين قصيرين:

هموم صغرى... هموم كبرى

أبرع  ولعلّه  القصير  الروائي  للفيلم  عالٍ، يمكن  باختزال وتكثيف 
الذّي قد يسقط في الطول والثرثرة، أن  الطويل  الروائي  الفيلم  من 
يلمس شواغل الانسان الكبرى ويترك وقعا ما سواء تصدّى لحقائق 
بين  تجمع  الموت  ثيمة  وفلسطين.  الجزائر  هما  متمايزين:  بلدين 
فيلمين  يمثّلان البلدين في المسابقة الرسميّة للأفلام الروائية القصيرة 

من منظورين مختلفين.
بقلم: كمال الهلالي

3 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الثامن - السبت  20  ديسمبر  2025



حكاية بلا بطل
الفيلم على حبكة تقليدية، ولا يتكئ على شخصية مركزية تقود السرد.  لا يقوم 

حكاية الفيلم هي المسار نفسه: من عمليّة القصف الأولى، إلى النزوح، ثم العودة. 

هذا الترتيب الزمني البسيط يخفي تحته سردًا مركّباً، يشتغل على ما بعد الحدث لا 

عليه. الحرب هنا ليست ذروة بل خلفية دائمة، أشبه بضجيج لا ينقطع.

بل  استثنائية،  حالة  أو  خاصًا  موضوعًا  بوصفها  ليس  لكن  عائلته،  فاضل  يتبع 
ا لتجربة جماعية. وجود الزوجة والطفلة لا يسُتثمر درامياً، بل  باعتبارها نموذجًا هشًّ
م كرمز  يتُرك على طبيعته كحضور يومي يختبر الخوف والانتظار. الطفلة كاميليا لا تقُدَّ
مُعلن للأمل، بل ككائن يتعلمّ العالم في لحظة اختلاله، وحين تقُلدّ أصوات الانفجارات 

ببراءة، يصبح المشهد أكثر فصاحة من أي خطاب سياسي.
وجوه  فارغة،  طرُق  مهدّمة،  لبيوت  مشاهد  التراكم:  على  قائم  الفيلم  في  د  الّرس
صامتة... لا تعليق يشرح ولا صوت يوجّه بل ثقة كاملة في قدرة الصورة على قول ما 
يكفي. هكذا تتحوّل الحكاية إلى أثر متحركّ، لا يرُوى مرة واحدة، بل يعُاد تشكيله 

مع كلّ مشهد.

جمالية الضرورة والصدق
فنيًا، يختار الفيلم اقتصادًا بصرياً صارمًا. الكاميرا المحمولة، الهاتف، اللقطات غير 
المصقولة، كلهّا عناصر لا تخُفي فقر الوسائل، بل تحوّله إلى لغة. الصورة هنا خشنة، 
متوترّة، وكأنها تحمل رجفة اليد التي تمسك الكاميرا. هذا الخيار لا ينُتج فقط واقعية 

فجة، بل يخلق علاقة أخلاقية مع المشهد لا مسافة بين المصوِّر والمصوَّر.
يلعب المونتاج دورًا حاسًام في بناء الإيقاع. فاضل لا يغُرق المتلقي في الصّدمة، بل 
يمنح  والخفّة  الثقل  بين  التناوب  هذا  طريق، صمت.  للتنفّس: سماء،  فراغات  يترك 
التصوير  لقطات  أما  الخطيّ.  د  الّرس إلى  منه  النبض  إلى  أقرب  داخلياً  إيقاعًا  الفيلم 
كمنظر  علٍ كجسد مصاب لا  ترُى من  الأرض  بعدًا جنائزياً،  المكان  فتعطي  الجوي 

يسُتعرض.
الصوت في الفيلم عنصر دلالي بامتياز. غياب الموسيقى في لحظات كثيرة، والاكتفاء 
بأصوات الطبيعة أو بقايا الانفجارات، يجعل التجربة أكثر عُرياً. ويحوّل الصمت من 

فراغ إلى امتلاء بالمعنى.

الأرض بوصفها ذاكرة
في عمقه يقترح »حكايات الأرض الجريحة« قراءة فلسفية للحرب بوصفها اعتداءً 
على الذاكرة بقدر ما هي اعتداء على الجسد. الأرض في الفيلم ليست خلفية محايدة 
هو  مهدّم...  بيت  كل  شقّ،  كل  كل حجر،  العنف.  آثار  تحمل  صامتة  بل شخصية 

صفحة في سجل لا يكُتب بالحبر بل بالخراب.
يرفض الفيلم منطق البطولة والخطاب التعبوي، ويستبدله بفكرة الشهادة: الصورة 
تشهد ولا تحُاكم. بهذا المعنى يصبح العمل تمرينًا أخلاقياً على النظر وعلى الاعتراف 

بما حدث دون تزويق أو ادّعاء خلاص.

ما الذي يبقى؟
فيلم عّام تتركه  بقدر ما هو  الحرب  فيلًام عن  ليس  الجريحة«  »حكايات الأرض 
الحرب خلفها. عن الزمن الذي يلي الانفجار، حين يطُلب من الناس أن يعيشوا فوق 
الندوب. في هذا الفيلم، تتحوّل السينما إلى فعل حفظ، ومقاومة هادئة ضد النسيان. 
لا يعدنا العمل بشفاء قريب، لكنه يمنح الأرض ما تحتاجه لتبقى: ذاكرة ترُى وتصُغى 

حى. ولا ُمت

في المسابقة الرسمية للأفلام الوثائقية الطويلة:

»حكاية الٍأرض الجريحة« للمخرج عباس فاضل
الحرب ليست حدثاً مأساوياّ يحدث في الزمن فحسب وإنما كذلك كسٌر في استمراريته. إنها لحظة تتوقّف 
فيها الأشياء عن أداء وظائفها الطبيعية: البيت لا يعود مأوى، الطريق لا تؤدّي، واللّغة نفسها تعجز عن 
د، لا بوصفه حكاية ترُوى، بل كوسيلة  التسمية... من هذا الفراغ الذي تخلّفه الحرب، تولد الحاجة إلى الّرس
للنجاة من التلاشي. فيلم »حكايات الأرض الجريحة« للمخرج عباس فاضل ينتمي إلى هذا النوع من السينما 
التي لا تبحث عن تفسير العالم، بل عن تثبيت أثره قبل أن يتلاشى. إنه فيلم لا يُشاهد فقط، بل يُعاش كخبرة 

وجودية حيث تتحوّل الصورة إلى ذاكرة بديلة وتغدو الكاميرا وسيلة مقاومة صامتة. 

بقلم حسام علي العشي

الحرب كما تُرى بعد أن يهدأ 
الغبار

Samedi 20 Décembre 2025 - N°8 4



الفيلم  هذا  في  سيسي  سليمان  يأخذنا 
  voyage initiatique   في رحلة تعليميّة
مع نيانا نكورو الهارب من أبيه الساحر 
سرقت  أمّه  لأنّ  قتله  في  الراغب  سوما 
الأب  لابنها.  ووهبتها  طقسيّة  أدوات 
شرور  ايقاع  على  القدرة  له  لأنّ  المهُاب 
من  أسلافه  عن  معارفه  ورث  عظيمة  
المعارف.  هذه  جوهرة  وتنقصه  السحرة 
وهو يلقي بتعاويذه ويقيم أضُحياته من 
أجل أن تعينه قوى الطبيعة على العثور 

على ابنه وعلى الانتقام منه.
لملاقاة  بالذّهاب  الابنَ  الأمُّ  تنصح 
رحلة  وفي  لأبيه(  التوأم  )الأخ  عمّه 
الهروب، رحلة التعلمّ، سيمرّ نيانا نكورو 
باختبارات وامتحانات تجعل منه ناضجا 
يتوجّب  ما  ودفع  بالنور  أمسك  حكيما 

عليه دفعه من أكلاف التجربة.
يقُبض على  التعلمّ   ⁄ الهروب  رحلة  في 

ويقُربهّ  أسره  يفُكُّ  الطريق.  على  وجدها  ماشية  من  سرق  لأنهّ  نكورو  نيانا 
ملك القبيلة بسبب قدراته الخارقة ونجاحه في إبعاد أعداء القبيلة بما يصنعه 
له  يسمح  أن  قبل  الملك،  منه  يطلب  لامرئياّ(.  نحلا  عليهم  )أطلق  سحر  من 
بمواصلة طريقه إلى عمّه أن يشُفي زوجته الشابة من عقمها. يذهب معها إلى 
الخلاء ولكنّ غرائزه تدفعه للنيل منها. يعودان مجللّان بالعار. يعترفان للملك 
بجرمهما، فيمسك هذا الأخير بيديهما ويقول لنيانا نكورو، الذّي خرق قاعدة 
كبرى من قواعد الشرف: »خُذها«. يستحمّ نيانا نكورو في مياه النهر المقدّس، 
ا يغتسل من آثامه متخلصّا من نوازع النفس الأمّارة، تحرسه تعاويذ الأم  كأنّم

وصلواتها للآلهة وقوى الطبيعة.
الأمّ بجسد نصف عار هرمٍ مشوّه، في نهرٍ عند الغروب محاطة بأربع جِفًانٍ 
من الحليب تطفو على المياه، تسكب على رأسها الحليب بما يحيل عليه من 
دلالة الفطرة ودفء الأمومة، أمومة الكائن مع روح الكون ومع الكائن العميق. 
ن في المياه المقدّسة عاريان، كأنّ العراء هو  أيضا نيانا نكورو وزوجته يستحّام
صُوّر  مفتقدةٍ.  وطهارة  صفاء  حالة  بدئية:  حالة  إلى  وعودٌ  زوائدَ  من  تخفّف 

المشهدان بجماليّة عالية: حركاتٌ طقسيّة متأنيّة، في غلالة من ضوء ناعم. 
الكاميرا، طوال الفيلم لم تكن جامدة حياديةّ، بل عيٌن حيّةٌ تلتقط قطع الضياء 
والبهاء المبثوثين في الطبيعة وكائناتها من بشر ونبات وحيوان وأشجار، فيما وراء 
الظواهر. فيما وراء الخير والشّر، التوأم الملتصق ببعضه البعض، مرموزٌ إليهما 
بالساحر سومو وأخيه الأعمى مدار الرحلة كلهّا، هو شهوة الفصل بينهما وفرز 

الخْري والحكمة، من روث التجربة ودمها وآلامها، على حدة كي يلمع الجوهرُ 

النُوراني.

، يرثه نيانا نكورو ويصارعه في نفسه وفي الآفاق   هذا الانشطار ما بين نازعيْن

التيّ عبر بها، ثمّ يورث ابنه عباءته وجوهرته خالصةً نقيّةً، في مكانها الصحيح 

على عمود الحكمة، حكمة الأجداد.

العجائبيّة والغرائبيّة التي وهبت الفيلم طقسه وروحيّته، لم تكن مجردّ إطار 

يتحركّ فيه أبطالُ ما قد يبدو خرافة من خرافات السحر الافريقي، بل هي من 

لحْم ومن نسيج الدراما، فهي تقع في أعماقنا، أعماق النفس التيّ تمتلئ بها. 

ة، بما فيها من معارف  النفس بما فيها من أمْشاج ورغبات وميول شّريرة أو خّري

وخبرات ، بما فيها من نور ومن ظلمات، من نقاء ومن أكدار. وفي هذا العراك 

مع النفس ومع أشباهنا ومع الطبيعة بما تسلطّه علينا من أوبئة أو مصائب: 

جفاف، جوع، حروب... علينا أن نشقّ غابة الوجود بحثا عن جوهرته: الحبّ.

سيبقى الكثير من الصور من هذا الفيلم الذّي توُّج بجائزة لجنة التحكيم في 

السينمائي )1987( وكرسّ سليمان سيسي كواحد من كبار صنّاع  مهرجان كان 

الجمال: مشهد شروق الشمس في بدايته ونهايته. مشهد السحرة وهم يلتقون 

في الغابة، مشهد الأم وهي تسكب الحليب على جسدها، الأوشام على أجساد 

أتباع  النارُ،  تأكلها  الذبائحُ  المقدّس،  النهر  عند  والأحجار  الأشجار  المحاربين، 

الساحر سومو وهم ينوؤون بحمل العمود الذّي يحتوي على معارف الأجداد 

المبثوث فيه سحرهم...كلّ الفيلم مصنوع من السحْر العظيم ومن طيٍن قديم.

يمتلئ فيلم »النور« لسليمان سيسي، بالكثير من النور، وتدُهشنا قدرته كساحرٍ بارعٍ على اجتراحه، جمالياّ من 
الطبيعة محاكيًا بهاءها، سواءً صُوّر قرب نبع النهر المقدّس العظيم أو ولج بنا مع أبطاله في دغل أو غابة أو شقّ 
معهم الخلاء والمفازات، وقِيميّا من المخزون الثقافي لبلده. فيلم ساحر عن السحرة مداره  وموضوعه النور، ولكن 

أيّ نور؟
بقلم: كمال الهلالي

»النور )يالان(« لسليمان سيسي:

 فيلم مصنوع من السحْر العظيم ومن طين قديم

5 نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الثامن - السبت  20  ديسمبر  2025



المفرد.  الحدث  لا على  التراكم  تقوم على  ملحمية  بنية  الفيلم  يعتمد   

يتتبع مسار الجزائر من الأربعينيات إلى اندلاع ثورة 1954 عبر شخصيات 

م كأبطال فرديين بقدر ما تسُتعمل كأقنعة للوعي الجمعي. الفلاح،  لا تقُدَّ

الجندي، الشيخ، المرأة الصامتة… جميعهم يتحركون داخل قدر تاريخي 

بل  فقط،  درامية  عناصر  ليست  والقمع  والجفاف  الجوع  حيث  واحد، 

شروط وجود. السرد هنا يرفض الاختزال: الثورة لا تبدأ برصاصة بل بندرة 

الخبز وبالكرامة المهدورة وبالزمن الذي يتوقف عن الوعد.

الكاميرا  وقاسية.  لغة بصرية صارمة  إلى  يتُرجم  الفلسفي  التصور   هذا 

الطبيعي، بل  بالجمال  احتفاءً  امتداد الأرض ليست  تلتقط  التي  الواسعة 

أرض  استعارة:  بل  مشهدًا  ليست  الصحراء  والانتظار.  الفراغ  على  تأكيدًا 

 ، عارية مثل شعب مجرَّد من الحقوق. الإيقاع البطيء الذي قد يبدو ثقيًال

هو في جوهره موقف جمالي وأخلاقي إنه يجُبر المتفرج على الإقامة داخل 

المعاناة لا المرور السريع بها.

والصوت.  الصورة  كثافة  مقابل  الحوار  في  تقشّف  على  حمينة  يعتمد 

الصمت يتكلم أكثر من الكلمات والموسيقى لا تشرح المشاعر بل تضُخّم 

م بوصفه مشهدًا مثيراً، بل  إحساس المصير. حتى العنف حين يظهر لا يقُدَّ

كضرورة تاريخية مؤلمة كحدٍّ أخير بعد استنفاد كل أشكال الصبر.

في »وقائع سنين الجمر«، تتحول السينما إلى كتابة للتاريخ من الأسفل، 

الكتب لكنهم يصنعون  الذين لا تظهر أسماؤهم في  شين  المهمَّ من موقع 

المنعطفات الكبرى... هكذا يصبح الفيلم بياناً فلسفياً عن العلاقة بين القهر 

والوعي، بين الزمن والتمردّ. إنه ملحمة لا تمجّد النار بل تشرح لماذا كان لا 

بدّ لها أن تشتعل.

ليس »وقائع سنين الجمر« الذي يعرض في سياق تكريم مخرجه محمد الأخضر حمينة، فيلًام عن الثورة بقدر 

ما هو فيلم عن الشرط الإنساني الذي يجعل الثورة ممكنة. في عمل لا يولد الغضب فجأة، بل يتخمّر ببطء في 

جسد الأرض اليابسة، في صمت الفلاحين وفي العيون التي تعلّمت أن ترى الظلم بوصفه قدرًا قبل أن تراه بوصفه 

جريمة. هنا، التاريخ ليس خلفية، بل قوة خفية تعُيد تشكيل البشر حتى يبلغوا لحظة الانفجار.

بقلم: حسام علي العشي

»وقائع سنين الجمر« لمحمد لخضر حمينة 

ملحمة الوعي حين يشتعل التاريخ

نشرية  يومية الأيام - الدورة 36 - العدد الثامن - السبت  20  ديسمبر  62025



Sorti en 86, dans une Tunisie figée dans l’illusion d’une 
stabilité sans heurts, L’Homme de cendres surgit comme 
le souffle noir d’une éruption. Nouri Bouzid y projette 

une vision de Sfax, sa ville natale, assimilée à une ville maudite, 
la menaçant lui-même par une destruction purificatrice. Le vent 
s’y insinue dans les rues, dans les rituels et les corps, annonçant 
un bouleversement à la fois intime et collectif.

   Le récit suit Hachemi, jeune homme sur le point de se marier, 
mais profondément mélancolique, comme absent à lui-même. 
Marqué par des abus sexuels subis dans son enfance. Il porte 
en lui un secret qu’il partage avec Farfat, son ami, victime des 
mêmes violences. Tous deux évoluent dans une société enserrée 
dans le silence, où le paraître de vertu dissimule la vérité 
des corps et des affects. Le mariage imminent, loin d’ouvrir 
une promesse d’avenir, devient pour Hachemi un espace 
d’étouffement supplémentaire, une injonction à se conformer à 
une norme qui le nie.

Si le film a souvent été lu comme une œuvre militante brisant 
les tabous liés au viol et aux violences sexuelles, cette lecture, 
bien que légitime, ne suffit pas à en épuiser la richesse. Bouzid 
construit une véritable archéologie symbolique de la ville et 
des êtres qui l’habitent. Le sel, la cendre, le vent, composent 
un réseau d’images qui renvoient aux mythes fondateurs de 
l’ordre moral et à un affect collectif hantée par la faute et la 
punition. La mère de Hachemi, figure dure et protectrice à la 
fois, incarne cette société.

Face à cette pesanteur, Farfat apparaît comme une figure de 
rupture. Corps libre, souvent dénudé, il investit l’espace urbain 
avec un rayon cosmique. Il danse, court, grimpe, sue, se confesse 
sans scrupules. Bouzid en fait l’esprit du renouveau possible, 
celui qui trouble l’ordre établi et ouvre des brèches dans les 
murs. 

D’autres personnages viennent appeler à réviser la sentence 
que le film prononce contre Sfax. Monsieur Levy, gardien d’une 
mémoire joyeuse et plurielle, rappelle un temps où la ville était 
lieu de chants et d’ivresse. La séquence où une prostituée se 
déguise en mariée est encore plus décisive. Cette reconstitution 
du rituel matrimonial agit comme un geste réparateur 
débarrassé de sa violence normative.  Elle permet à Hachemi 

de retrouver une unité perdue entre son corps, son désir et 
son image masculine. Reconnu enfin dans sa fragilité, il voit se 
défaire le verrou psychique de sa castration.

Le corps de Farfat, cependant, demeure confisqué par le 
désir des autres. Cette confrontation le mène à l’explosion. La 
bifurcation entre les deux trajectoires révèle deux modalités 
d’émancipation : l’une introspective et inventive, l’autre punitive 
et désespérée.

Par ce film, Nouri Bouzid fait immersion du cinéma dans les 
êtres et les lieux. L’Homme de cendres demeure ainsi un jalon 
de la création culturelle de Tunisie dont la modernité tient 
précisément à la supériorité ontologique de ses personnages 
sur la nature et la culture. Restauré aujourd’hui, il revient nous 
interroger : qu’en est-il de ce cinéma « à venir » que Bouzid 
appelle de ses vœux, et de quels silences sommes-nous encore 
faits ?

Restauré récemment, L’Homme de cendres de Nouri Bouzid retrouve aujourd’hui l’écran 
à l’occasion de sa projection à la 36ᵉ édition des Journées Cinématographiques de Car-
thage. Cette restauration réinscrit le film dans le présent. Pour la jeune génération qui 
n’a pas eu l’occasion de le voir, cette projection est une occasion rare pour rencontrer une 
œuvre qui a transformé le cinéma tunisien. L’Homme de cendres demeure une autopsie 
des silences, des corps et des villes blessées.

HACHEMI RENAÎT DE SES CENDRES !

PAR MOHAMED BOUHJAR CINÉASTE, CHERCHEUR, MEMBRE DE L’ATPCC

Hommage à Nouri Bouzid:

Samedi 20 Décembre 2025 - N°87



«Tout est dans la maitrise de l’écriture 
pour raconter l’universel»

Entretien: «Tamara Stepanyan», réalisatrice arménienne

-Vous avez fait un long parcours dans le documentaire. 
Vous présentez actuellement votre première fiction « Au 
pays d’Arto », avec, à l’affiche Camille Cotin. Comment cette 
transition s’est faite – elle ?

J’ai commencé à écrire « Au pays d’Arto », il y’a 10 ans, bien 
avant que je plonge dans le documentaire même si je viens 
du documentaire et j’adore cela. Le sujet d’«Au Pays d’Arto » 
évoque une thématique autour des traumatismes, des blessures 
d’un pays, de la guerre. Je ne voulais pas aborder tout cela 
dans un documentaire. La fiction s’est imposée. Pour moi le 
cinéma, c’est le cinéma peut importe le genre, quel sujet on veut 
souhaiter et comment le traiter. Je ne suis pas documentariste, 
je suis réalisatrice de cinéma. Je tenais à parler des guerres, 
des traumas d’un combattant, pas assez racontée, je trouve en 
Arménie. Disséquer l’état mental d’un combattant, de comment il 
voit son propre pays ravagé par la guerre jusqu’à la fin.Le film 
a été présenté au festival de Locarno en première. 

-Il y’a « Arto », un personnage à la fois présent et absent, 
et un couple, central, dans le film. Quel est la particularité de 
ce lien qui les unit ? 

Arto, c’est lui qui représente la guerre. Le combattant qui a 
quitté l’Arménie. Il représente la mort et le trauma aussi : il est 
construit comme un mythe. Le personnage principal est plutôt 
Céline, qui débarque en Arménie pour avoir l’acte de naissance 
d’Arto. Elle en a besoin pour avoir la nationalité pour ses enfants. 
Toute une réalité s’ouvre donc, devant Céline, qui découvre que 
son mari était un combattant et, elle ne savait rien de cette guerre. 
Arto n’a pas pu parler, ni exprimer quoi que ce soit à propos 
de son vécu, avant sa mort. Il y’a parfois des choses qu’on ne 

peut exprimer, qu’on ne peut 
raconter. Jusqu’à quel point 
l’autre a besoin de savoir et 
de percer des secrets. C’est ce 
que le film tente de percer. 

-Le film oscille entre 
l’intime et le collectif : les 
traumas d’un pays et le deuil 
d’un couple. Comment s’est 
créé cet équilibre ? 

C’était un laborieux travail 
d’écriture qui n’était pas aisé. 
Comment peut – on raconter 
quelque chose d’individuel 
qui peut toucher le collectif ? 
Pendant le montage, on a 
dû travailler beaucoup plus 
également. Tout est dans la 
maitrîse de l’écriture pour 
raconter l’universel, qui émane 
d’un vécu local, d’un seul pays. 

-Qu’espérez -vous que le 
public africain retienne de ce 
film ?  

Le cinéma a une manière magique d’embarquer les gens dans 
de nombreuses réalités à travers le monde, dans nos diverses 
histoires.Et quel est le meilleur moyen de rencontrer un pays sans 
passer par le cinéma ?

Haithem HAOUEL

Véritables immersions dans une contrée lointaine, le cinéma de la réalisatrice Tamara 
Stepanyan emporte son public en racontant l’Arménie aux quatre coins du monde. Elle 
répond présente à la 36ème édition des JCC dans laquelle elle présente sa première fic-
tion «Au pays d’Arto» et un autre documentaire «My Armenian Phantom». L’édition, cette 
année, consacre un focus à l’Arménie. 

Parmi les vainqueurs de cette édition, le réalisateur tunisien Walid Mattar  dont le 
film « Du cœur et du poumon » a été doublement primés dans le cadre de l’atelier 
« Chabaka » avec le prix du Centre National du Cinéma et de l'Image (CNCI) et le 
prix MAD Solutions dans le cadre de l’atelier « Takmil ».

Dans ce contexte,  Walid Mattar souligne la valeur symbolique et morale de 
ces prix qui sont un véritable « coup de pouce » pour le démarrage réel de la 
concrétisation du film.

Le prix de MAD Solutions nous permettra de distribuer le film dans le monde 
arabe ainsi que dans les plateformes internationales, ajoute Mattar qui a tenu à 
saluer le comité d’organisation de Carthage Pro qui a donné l’opportunité aux 
réalisateurs arabes et africains participants à échanger et profiter, durant une 
courte durée, des conseils d’ un réseau de professionnels de haute qualité. 

Hanène CHAABENE

JCC2025 « Carthage pro »
Walid Mattar doublement primé

Samedi 20 Décembre 2025 - N°8 8



«Sur la colline» deuxième film après « Hecho 
in Casa » (2014), dépeint le portrait d’une 
femme âgée vivant seule entourée de ses 

chiens et ses chevaux dans une ferme coloniale 
délabrée et située dans une région coupée du monde 
extérieur. Ses ouvriers dont le plus proche d’elle 
Amara veillent aux écuries mais pas seulement. Amara 
est au petit soin. Il aide Gisela en se chargeant de 
différentes tâches comme par exemple lui faire sa 
toilette quotidienne en lavant les pieds et les mains. 

Bien qu’elle soit malade et démunie, la vieille 
dame continue à s’occuper de ses animaux et à les 
bichonner. La caméra de Handous accompagne 
discrètement et sans voyeurisme les gestes et les 
mouvements lents qui n’a d’autres ressources pour 
vivre qu’un mandat envoyé de Berlin mais qui tarde 
à venir. On pénètre avec empathie dans l’univers 
intime de Gisela, une combattante courageuse, qui 
continue à vivre dans la précarité en Tunisie alors 
qu’elle a la possibilité de retourner dans son pays où 

elle peut vivre confortablement et se faire prendre 
en charge dans une maison de retraite.

Mais, elle refuse d’abandonner ses chevaux qu’elle 
élève depuis 40 ans et qui font partie de sa vie. Le 10 
août 2020, Gisela Gertrud Bergmann est morte. Ses 
ouvriers l’enterre dans le cimetière chrétien de Bourjil 
et continue à s’occuper de l’élevage de chevaux qui 
constituent un patrimoine précieux du fait que la race 
est en voie de déperdition. Malgré les soins apportés 
par les ouvriers qui font appel à un vétérinaire pour 
les faire vacciner, le cheptel vieillissant finit par périr 
rejoignant ainsi leur protectrice. 

Tout est beau dans le film le cadrage, la lumière, les 
mouvements de caméra, les silences, les paysages, la 
force et la fragilité du personnage principal baignent 
le film dans une ambiance douce et sereine. « Sur la 
colline » nous donne à voir un monde en déperdition 
et un hommage fort sur la résilience d’une femme 
ordinaire qui a voué sa vie à élever ses chevaux 
comme s’ils étaient ses enfants.

Neila GHARBI

Portrait  d’une femme combative
 Sur la colline de Belhassen Handous (Tunisie)

Un documentaire émouvant qui suit l’histoire de Gisela Gertrud Bergmann, 
octogénaire allemande vivant dans une ferme située à la frontière tuniso-al-
gérienne dans laquelle elle élève depuis un demi-siècle des chevaux de race 
arabe.

Samedi 20 Décembre 2025 - N°89



Le film se situe entre deux entités capitales 
de l’existence : la mort et la naissance. 
Le discours véhiculé est la volonté de vivre 
et de renaitre après le désastre. Com-
ment donner un nouveau souffle, com-
ment faire  redémarrer un pays ensan-
glanté. Le réalisateur éclaire sa position 
à la fin du film. Se purger et donner nais-
sance à un être qui va pousser et grandir 
petit à petit. Il y a de l’espoir. C’est avec 
cette note positive que le film s’achève : 
le sourire d’un nouveau né après autant 
de douleur et de souffrance. 

La terrible décennie
Les scènes du film sont quasi immergées 

dans l’obscurité, les crimes s’enchainent 
et se déchainent, pour une raison on une 
autre, pour un simple engrainage,  futile 

comme pas possible faisant dégoulinerle 
sang par vagues,  têtes éclatées, membres 

amputés, violences atteignant leur paroxysme. Le 
massacre est quotidien, tellement quotidien qu’il 
devient habituel, familier ;  le nombre des victimes 
est si progressif, qu’il se considère de la statistique, 
simple statistique dépourvue de toute émotion, de 
tout sentiment humain…Des scènes choquantes, 
désastreuses, reflétant avec tant de réalisme, cru 
et intense, l’histoire sanglante de l’Algérie. Le 
réalisateur accentue  la noirceur et pousse le crime 
vers son accomplissement le plus affreux, le plus 
monstrueux, le plus sombre. 

C’est un film qui aborde ce sujet dans son 
paroxysme. Roqya est plus qu’un simple cinéma, 
il est un condensé serré, cru, fort d’une période 
historique monstrueuse.

Le réalisateur braque sa caméra, en parallèle, 
sur un autre phénomène social aussi grave que 

le terrorisme, c’est la source même qui a conduit 
à la monstruosité au nom de l’Islam : l’ignorance, 
le conformisme et le dogmatisme.Ce gouffre 
dans laquel le pays a sombré est la conséquence 
désastreuse, directe et logique de l’arriération 
mentale de la masse, vu les croyances populaires 
et les mauvaises lectures et interprétations des 
doctrines de l’Islam.

Ahmed retourne à sa famille, amnésique suite à  
un accident qu’il a subi, sa tête est  toute couverte 
de bandage ce qui a fait peur à son petit qui a 
été traumatisé par son image.Cependant, ce 
personnage récupère son caractère naturel, celui 
d’avant les actes atroces qu’il a commis. Il revient, 
avec l’Alzheimer, au type  modèle de l’algérien 
pacifiste et ouvert à la vied’après son nouveau 
comportement vis-à-vis de sa femme. Il ne veut 
pas renouer avec son passé noir, c’est pour cela 
qu’il renie  son ami, malheureusement il demeure 
prisonnier du cercle du mal dans lequel il s’est rejeté. 

Ahmed peut être considéré comme l’emblème de 
cette Algérie malade qui n’a besoin que d’effacer, 
surmonter sa décennie noire et  se relever. 

FAIZA MEESSAOUDI

Roqya de Yanis Koussim (Algérie)

La mémoire embrasée de l’Algérie des années 90

Samedi 20 Décembre 2025 - N°8 10



Une pratique coutumière au Tchad où les 
sommes demandées, plusieurs millions 
de francs CFA, sont très difficiles à 

payer menaçant ainsi l’essence même du vivre 
dans un pays riche par sa diversité ethnique et 

confessionnelle.  Dans son film « Diya, le prix du 
sang », Achille Ronaimou dénonce cette pratique 

avec une histoire où se mêle suspens humour et critique 
sociopolitique.

« Dane », chauffeur pour une ONG humanitaire à 
N›Djamena, mène une vie paisible avec sa jeune épouse 
Delphine, enceinte de huit mois. Comme tous les jours, Dane 
arpente à bord de son 4×4 les rues animées de la ville. 
Suite à une faute d›inattention,  son véhicule percute un élève. 
Après l’annonce de la mort de l’enfant, les parents réclament 
cinq millions de francs CFA comme Diya sans quoi ils ôteront la 
vie à un membre de sa famille. Commence alors une descente 
en enfer pour Dane qui perd son travail vit l’expérience de 
la prison et s’endette pour collecter la somme demandée. 
Entre l’endettement, la cotisation du village et se retrouver 
un chauffeur pour un groupe rebelle, le public est embarqué 
dans les aventures malheureuses  de Dane. 

La force du film réside dans l’originalité du traitement 
des sujets tels que la corruption, la dégradation des 
hôpitaux, l’absence de sécurité sociale, la misère humaine 
où encore l’interprétation des textes religieux d’une manière 
opportuniste.  En effet, Achille Ronaimou opte pour un rythme 

lent en crescendo, une lenteur  pesante telle les malheurs 
qui pèsent sur le personnage principal …une lenteur voulue 
structurant à la fois l’action et l’intrigue entrainant l’empathie 
du public face à tant de malchance vécu par Dane. 

Le rythme en crescendo jusqu’au volte face à la fin du film 
avec un dénouement heureux inattendu (Dane retrouve l’enfant 
proclamé mort par sa famille vivant) est accompagné par la 
musique du compositeur tchadien « Afrotronix » accentuant 
l’attachement auprès du spectateur vis-à-vis du personnage 
principal joué par Ferdinand Mbaïssané, un jeu qui lui a valu le 
prix de la meilleure interprétation masculine au Fespaco 2025.

Des grands plans sur les expressions des visages, les 
silences, les face à face soulignent les traits dramatiques des 
personnages symbole de toute la complexité de la société 
tchadienne. 

Avec l’histoire de Dane, une histoire d’un tchadien ordinaire, 
le réalisateur évoque avec subtilité l’héritage colonial basé 
sur la division géopolitique religieuse clanique tout en invitant 
à travers sa caméra à construire le présent où l’inter-culturalité 
et le multi-confessionnalisme sont un vecteur de richesse et de 
force pour son pays.

Le cinéma comme catalyseur d’un héritage pacifié et d’une 
identité en devenir,  Achille Ronaimou rend hommage à son 
pays Tchad, sa capitale N›Djamena ses grands espaces et ses 
villages afin de dresser un hymne à la tolérance et au vivre-
ensemble. 

Hanène CHAABENE

«Diya, le prix du sang» du tchadien Achille Ronaimou:  

Hymne à la tolérance et au vivre-ensemble 

La Diya  est le prix du sang dans la jurisprudence islamique, une compensation 
financière que doit payer l’auteur  d’un homicide à la famille de la victime. 

Samedi 20 Décembre 2025 - N°811



Les Journées
Samedi 20 Décembre 2025 - N°8

«Diya, le prix du sang» du tchadien Achille Ronaimou:  

Hymne à la tolérance 
et au vivre-ensemble 

«Carthage pro»:

Walid Mattar doublement primé


